
h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.661.30-49 

EL DOLOR COMO LOGRO COLECTIVO

 
Pranas Chile 

 

 Resumen 
 

Carolina Letelier Astorga  
Pranas Chile 

Contacto: 
pranas@pranaschile.org  

 
 

 
Ítalo Latorre Gentoso 

Pranas Chile 
Contacto: 

pranas@pranaschile.org 

 
 

 

---------------- 
Entrevista realizada el 

9 de sep;embre de 2025 
Por: Lic. Dulce Estrella Ramírez García 

---------------- 
Cita recomendada: 

Ramírez, D. E. (2025). El dolor como logro colec7vo. 
[Entrevista a Ítalo Latorre Gentoso y Carolina Letelier Astorga]. Revista 
de Divulgación Crisis y Retos en la Familia y Pareja, 8(1), 30-49. 
hKps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.661.30-49  

 

 

En esta entrevista luminosa y 
enriquecedora, Ítalo Latorre Gentoso 
y Carolina Letelier Astorga —
integrantes de Pranas Chile y 
referentes de las prác;cas narra;vas 
la;noamericanas— comparten sus 
perspec;vas sobre el dolor, esa 
experiencia tan humana que tantas 
veces intentamos comprender, evitar 
o esconder. Las preguntas se 
despliegan como caminos hacia la 
reflexión y el cuidado relacional: 
¿qué es el dolor?, ¿por qué tememos 
mostrarlo?, ¿por qué deseamos 
silenciarlo?, ¿cómo acompañamos a 
otras personas en su dolor?, ¿qué 
papel juega la sociedad en el 
sostenimiento —o en el 
silenciamiento— del dolor?  Entre 
palabras tejidas con ternura, 
experiencia y profundidad, Ítalo y 
Carolina expresan que el dolor no es 
un problema, mucho menos algo 
individual, sino una manifestación de 
que algo que nos es valioso ha sido 
vulnerado. Nos comparten su visión 
del dolor como un logro colec;vo, 
como una forma de protesta y de 
denuncia ante el avasallamiento de 
aquello que nos importa. Esta 
entrevista abre cues;onamientos 
sobre lo que pensamos del dolor y 
nos invita a honrar su sabiduría 
implícita.  
 
Palabras clave: dolor, dialogo, logro 
colec;vo  

Ítalo Latorre Gentoso y Carolina Letelier Astorga 

https://www.youtube.com/watch?v=bT0i3h
e41Uk&t=16s 

 

 

 

mailto:pranas@pranaschile.org
mailto:pranas@pranaschile.org
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.661.30-49
https://www.youtube.com/watch?v=bT0i3he41Uk&t=16s
https://www.youtube.com/watch?v=bT0i3he41Uk&t=16s


 

 

31 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
 
Entrevistadora: Bienvenidas, bienvenidos, 
bienvenides a este espacio. Mi nombre es Dulce 
Estrella Ramírez y el día de hoy tendré el 
enorme privilegio, de verdad privilegio, de 
entrevistar a dos seres humanos muy bellos a 
quienes yo admiro profundamente: Carolina 
Letelier e Ítalo Latorre. Bienvenidos y muchas 
gracias por aceptar nuestra invitación. 
 
Carolina Letelier: Muchas gracias Estrella, a T y 
a la universidad, a la revista, por el interés de 
tener una conversación con nosotros. 
 
Ítalo Latorre: Sí, muchas gracias.  
 
Entrevistadora: Bien, pues me gustaría 
comenzar pidiéndoles, por favor, que nos 
compartan un poquito de ustedes, sobre su 
labor, a qué se dedican… 
 
Carolina Letelier: Bueno, nosotros como 
PRANAS, PrácTcas NarraTvas SanTago de Chile, 
eso es lo que significa, que llevamos más de diez 
años trabajando desde la narraTva. Estamos, 
diría yo, principalmente enfocados ahora, 
hace… bueno, desde que iniciamos en realidad, 
al trabajo con personas, con grupos, con 
comunidades, en el ámbito de lo que se llama la 
terapia o el acompañamiento, y a la formación, 
¿cierto?, a la realización de, bueno, diplomados, 
cursos, talleres, con personas que trabajen con 
 

 
personas y que les interesan estas ideas desde 
la terapia narraTva. Es como lo más general. 
 
Entrevistadora: Ok, muchas gracias.  
 
Ítalo Latorre: Bueno, también nos dedicamos a 
producir saberes, como traducir las prácTcas 
narraTvas, pero también tratar de hablarlas en 
nuestros propios términos y buscar formas 
relevantes de entenderlas, relevantes 
culturalmente hablando. 
 
Carolina Letelier: Sí. 
 
Entrevistadora: Ok, y una labor muy hermosa, 
la verdad. Bien, pues esta entrevista está 
pensada para hablar sobre el dolor, en ese 
senTdo, me gustaría comenzar preguntándoles: 
¿ustedes cómo enTenden el dolor? 
Ítalo Latorre: ¿Cómo nos vamos turnando Caro?  
 
Carolina Letelier: Dale tú ahora.  
 
Ítalo Latorre: Entendemos el dolor como una 
expresión. Como una expresión que está, de 
hecho, moldeando la vida, dándole forma a la 
vida. Como una expresión que es el resultado de 
un discernimiento que las personas están 
haciendo. Discernimientos en torno a lo que 
están viviendo y a cómo se pone en juego algo 
que es importante para ellas.  
 



 

 

32 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Y estas ideas surgen de Michael White, 
básicamente, como de la idea de dos principales 
ideas, de que las personas siempre 
respondemos, nunca somos pasivas a la vida, y 
nuestras respuestas están cuidando aquello que 
nos importa y que valoramos. Y la idea y el 
concepto de lo ausente pero implícito, que es 
que toda expresión es una respuesta. 
 
Carolina Letelier: Claro, y es una respuesta que 
involucra, como dice Ítalo, un discernimiento, y 
desde ese punto de vista, yo diría que ese 
discernimiento, bueno, Tene que ver con los 
saberes de las personas, con sus habilidades y 
saberes para idenTficar, reconocer, nombrar 
ciertas acciones en el mundo, por lo tanto, 
también Tene que ver con su historia, con su 
historia en términos de las experiencias que ha 
vivido, pero también de los accesos que ha 
tenido para poder llegar a nombrar y a discernir, 
así como lo está haciendo. 
 
Y quizás, complejizando un poco más esto 
también por eso mismo, porque Tene que ver 
con la historia, con los saberes, con las 
habilidades que las personas han ido 
desarrollando en sus propias vidas, también 
Tene una dimensión políTca esta expresión. 
Estoy pensando justamente, por ejemplo, en 
estos Tempos que estamos viviendo ahora, no 
sé cuándo va a salir la entrevista, pero estamos 
ahora en sepTembre del año 2025 y están 
ocurriendo cosas en el mundo muy brutales, 
está el genocidio en Gaza, y hay una experiencia 
de dolor de las propias personas que están 
viviendo eso directamente, ¿cierto? Pero 
también hay una expresión de dolor, de 
compasión, de solidaridad en mucha gente en el 
mundo que se está involucrando en acciones, y 
eso Tene que ver con sus propios 
discernimientos. No están viviendo eso, pero sí 
son capaces de discernir esas acciones como 
brutales, como injustas, y lo sufren, lo sufrimos, 
y podemos, a parTr de ese discernimiento, que 
ya es una expresión, una acción respecto de eso  

 
que ocurre, pero también generar otras 
acciones más que nos movilizan. 
 

 
 
Entrevistadora: Ok, muchas gracias. Y muchas 
gracias por nombrar lo de Gaza. Y justamente, 
mientras les escuchaba me quedé pensando en 
esa coTdianidad. En nuestra vida diaria solemos 
huir del dolor, como si fuera algo de lo que hay 
que escapar. Ahí nos interesa saber ustedes que 
piensan, ¿por qué creen que nos da tanto miedo 
—incluso vergüenza— ya sea hablar de nuestro 
dolor o mostrarlo a los demás? 
 
Ítalo Latorre: Sí, quizás agregar, para ir 
respondiendo también a esto, que entonces la 
expresión del dolor es una del dolor espiritual. Y 
con dolor espiritual hablamos del dolor 
vinculado a la éTca, a lo que es valioso, a lo que 
las personas vamos aprendiendo en nuestras 
historias sociales y relacionales de lo que nos 
importa. Entonces, la expresión del dolor no es 
algo natural, no es una expresión natural de la 
naturaleza humana, o de la personalidad, o de 
un signo del zodiaco, o de una estructura, sino 
que es un logro, es un logro colecTvo, es un 
logro relacional y distribuido, como digo yo, y 
por lo tanto colecTvo. Y en ese senTdo que sea 
un logro implica que es una acción que se ejerce 
para responder a algo que está ocurriendo.  



 

 

33 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
No es una expresión natural vinculada a un daño 
que está interno, sino que es una expresión que 
la entendemos como una expresión de 
denuncia y de protesta que está cuidando algo 
que es importante. Y en ese senTdo quizás 
podríamos pensar que es un logro no solamente 
por lo que estoy diciendo, sino que también 
porque de alguna forma salta una serie de 
obstáculos culturales y políTcos que intentan 
silenciarlo. 
El dolor espiritual es la expresión políTca de una 
denuncia, de una protesta, por lo tanto, hay una 
serie de estructuras políTcas y sociales que van 
a intentar silenciarlo. A eso es lo que yo le llamo 
el protocolo patriarcal del silenciamiento. Y 
entonces también es un logro por eso, porque 
pese a las tecnologías que intentan silenciar la 
expresión de este dolor, denuncia o dolor, 
protesta, el dolor se expresa de todas formas. Y 
digo esto para responder un poquito a la 
pregunta, que es que la vergüenza o el 
silenciamiento es parte de las tecnologías que 
intentan silenciar este dolor. Entonces, yo diría 
que más bien hay una imposibilidad de no doler 
cuando uno puede hacer un discernimiento. Y 
que la vergüenza es parte, esta no es toda la 
respuesta, pero la vergüenza de expresar este 
dolor, por ejemplo, es parte de estas políTcas de 
silenciamiento, que más que vergüenza, diría 
que es avergonzamiento, que hace o quiere 
construir el dolor como un problema individual, 
en lugar de un logro colecTvo. Entonces lo 
representa como algo negaTvo que hay que 
anestesiar o ponerle analgésicos, y que además, 
y esta es otra tecnología, estaría representando 
una falla interna, una debilidad, un déficit, algo 
que anda mal con la persona. Pero en la terapia 
narraTva o en las prácTcas narraTvas, tenemos 
la convicción responsable de que las personas 
nunca somos el problema, y esto es parte de 
esta comprensión del dolor, ¿no? 
 
Entrevistadora: Ahí me queda la duda cuando 
mencionaron sobre el protocolo  patriarcal  del  
 

 
silenciamiento, ahí no sé si pudieran apoyarnos 
a ampliar un poquito a qué se refería. 
 
Ítalo Latorre: Sí. Eso es un invento mío, o sea, el 
protocolo no, la palabra, o la frase, la frase 
“protocolo patriarcal”, que en realidad es como 
nombrar los procesos implicados en el 
silenciamiento del dolor más explícitamente y 
hacer un análisis de la complejidad que toman 
estas formas de silenciamiento. Y entonces, 
fundamentalmente, se trata de prácTcas de 
negación o negacionismo: “No, esto no pasó”. Lo 
podemos ver en las dictaduras, lo podemos ver 
aquí en Chile, el negacionismo histórico de la 
dictadura de Pinochet, por ejemplo. El 
negacionismo después, digo después, aunque 
todo esto está imbricado, como todo mezclado, 
la minimización como: “Sí pasó, pero no fue 
tanto, fue algo, no fue como lo están diciendo, 
fue menos”. Después, sería la jusTficación: “Sí 
ocurrió y fue grande, pero no teníamos de otra”. 
Si y… 
 
Carolina Letelier: “O se lo buscaron, o mira lo 
que hicieron ellos”. 
 
Ítalo Latorre: Sí, ahí hay un montón de otras 
prácTcas como subjtulos que uno podría poner 
a cada una de estas cosas, como la 
equiparación, por ejemplo, “es que ellos lo 
hicieron primero. nosotros sólo respondimos a 
lo que ellos hicieron”, etcétera, Y todo esto 
produce subjeTvidades que Tenen que ver con 
la culpa y la vergüenza, que también Tenen el 
efecto o el potencial o la intencionalidad de 
silenciar. Y entonces el protocolo patriarcal del 
silenciamiento, lo llamo patriarcal como 
pensando en el sistema patriarcal que implica 
neoliberalismo, sexo-políTca, colonialidad, 
etcétera, que es fundamentalmente, además 
opera en todos niveles, o sea, no es como en el 
nivel políTco, insTtucional o gente mala que 
está haciendo esto, sino que justamente a 
propósito de tu pregunta de la coTdianeidad, 
cómo  responder  al  dolor  en  la  coTdianeidad, 



 

 

34 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
inadverTdamente podamos meternos en el 
protocolo patriarcal del silenciamiento con 
prácTcas de silenciamiento, como de, sin mala 
intención, desde el amor incluso, o sea por eso 
es importante para mí nombrarla. ¿Y por qué? 
Porque el silenciamiento sosTene la producción 
de prácTcas abusivas que sosTenen los 
privilegios de cierta persona, de una minoría, 
minoría cuanTtaTva, mayoría cualitaTva. Y 
entonces, ¿por qué nombrarlo así? porque en 
las prácTcas narraTvas las estamos entendiendo 
como, o yo estoy pensando cómo pensar 
entonces las prácTcas narraTvas como contra 
protocolos patriarcales del silenciamiento, 
como contra protocolos. Y entonces también 
enTendo los contra protocolos como acciones 
de resistencia o de respuesta a. Un ejemplo muy 
claro puede ser, por ejemplo, en muchas 
insTtuciones que han tratado de sobre todo 
como grupos de mujeres trabajadoras, instalar 
o, bueno, incluso los ministerios en los 
gobiernos y todo, pero instalar protocolos para 
responder al abuso y al acoso sexual en lugares 
de trabajo y que cuesta tanto de pronto, que es 
como, nos ha costado un montón armar un 
protocolo, ni siquiera estoy hablando después 
de ejecutarlo que es triplemente  más 
complicado, sino que simplemente de 
establecerlo y uno se pregunta por qué va a ser 
tan dilcil establecer un protocolo para prevenir 
el acoso sexual en el trabajo, si es como algo 
obvio. Bueno, no es tan obvio porque hay un 
protocolo, que es el protocolo patriarcal del 
silenciamiento, que promueve el acoso y el 
control de los cuerpos, de la cultura de la 
violación, o de los cuerpos masculinos sobre los 
femeninos, o así. Entonces, cuando uno hace un 
protocolo para prevenir el acoso, lo que uno 
está haciendo no es un protocolo, es un contra 
protocolo. Por eso cuesta tanto, porque ya hay 
un protocolo base que no se está nombrando, y 
por eso a mí me gusta nombrarlo, y este es un 
contra protocolo, un protocolo que viene a 
desestabilizar ese otro protocolo.  
 

 
Por eso no es fácil hacerlo, por eso no es fácil 
instalarlo. Ese es como un ejemplo, creo. 
 
Carolina Letelier: Yo diría que es como Ítalo 
nombró eso, con ese nombre de protocolo 
patriarcal de, a prácTcas que están establecidas, 
que operan, que están operando 
habitualmente, que Tenen muchos años, 
décadas, cientos de años posiblemente, de 
operación en disTntos lugares, ¿no? Al interior 
de las familias, en insTtuciones de trabajo, en 
organizaciones, en empresas, etcétera, que 
hacen posible ciertas prácTcas abusivas, y es 
como ponerle un nombre que uno podría decir 
en cada lugar cuáles son. Aquí operan de esta 
manera, en este otro lugar operan de esta otra, 
cada una, uno podría decir, existen este 
conjunto de prácTcas, que el jefe haga esto, que 
no te responda acá, que se reúnan, no sé cómo, 
serían las prácTcas dentro de esta insTtución. 
En esta otra podrían ser otras, ¿no? No es como 
que sean solo unas, adquieren como su forma 
parTcular, pero es como ponerle un jtulo a eso 
que ya existe. Y lo que dice Ítalo entonces, las 
contra prácTcas, lo estoy hablando desde mi 
lugar, porque como oyente que no forma parte 
de este lenguaje, es así como yo te traduzco en 
mi cabeza.  
 
Entrevistadora: Muchas gracias, sí, me hace 
mucho senTdo, porque justamente a veces 
nosotres podemos caer en eso, ¿no? Si alguien 
nos plaTca algo y decimos: “Ah, no es tan grave”, 
o “A mí me pasó y no reaccioné de esa manera”, 
o “No me dolió tanto”, entonces lo que 
mencionan me hace mucho senTdo, que puede 
ir desde lo macro hasta incluso nuestra 
coTdianidad. 
 
Carolina Letelier: Sí, yo pensaba que también, 
respecto a esto que tú acabas de decir, que es 
visto como una falla o un déficit interno, como 
esta cosa individualizada e internalizada, en 
general todas las manifestaciones, opresiones 
de      vulnerabilidad,     de     tranquilidad,     son  



 

 

35 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
devaluadas, porque en esta cultura capitalista y 
neoliberal es como, claro, como una falla, como 
que lo que es valorado es lo exitoso, lo 
poderoso, lo fuerte, lo grandilocuente, etcétera. 
Entonces también en nuestra cultura que 
estamos inmersos, donde esto se muestra a 
través de las películas, de las canciones, de 
disTntos espacios, ¿no?, expresiones, claro, 
mostrar y hacer visible esta posibilidad de ser 
vulnerados o frágiles frente a otras es visto 
como una cosa no deseada. Y justamente 
porque se ve como una fragilidad la expresión 
de dolor, pero si la entendemos, como decía 
Ítalo, como un logro, porque es la expresión de 
un discernimiento, tendríamos posiblemente 
otra valoración y otra posición frente a esto. Y 
quería también como hacer la referencia de 
dónde viene esto, desde la narraTva es que 
tenemos la convicción de que todas las 
personas siempre, siempre, siempre, 
respondemos ante lo que nos ocurre en la vida, 
que nadie es pasivo ante lo que les ocurre. 
Entonces, esta expresión de dolor, por ejemplo, 
es una expresión de respuesta, no es una 
reacción como espontánea, así como cuando a 
uno le pegan en la rodilla y salta el pie, ¿no?, 
como un reflejo que pasa algo y uno reacciona, 
sino que es una respuesta, es una acción con un 
senTdo, que el senTdo es esto, que queremos 
cuidar algo valioso que nos importa. 
 
Ítalo Latorre: Y sumar a eso que las profesiones 
que sobreviven bajo la excusa de la ficción de la 
salud mental, o sea, la psicología, la psiquiatría, 
el trabajo social clínico, etcétera, formamos 
parte en la construcción del dolor como una 
debilidad o como una patología o como una 
cuesTón indeseable o como un problema 
individual. Entonces se hace súper importante y 
relevante, si es que parTcipamos y vivimos de, y 
nos pagan por habitar o por representar en 
nuestras prácTcas a estas profesiones, 
volvernos críTcas y críTcos en torno a, en qué 
ideas nos vamos a involucrar en el nombre de la 
psicología,   el    trabajo     social     clínico   y    la  

 
psiquiatría, por ejemplo. Entonces, tenemos 
una cierta responsabilidad y también una 
libertad, nuestra profesión nos da una cierta 
libertad de poder involucrarnos en ideas que 
desalen la reproducción de estas 
comprensiones del dolor como un problema 
individual en lugar de un logro colecTvo. 
 
Entrevistadora: Ok, ay, es que los escucho y 
siempre me quedo como de… Tene mucho 
senTdo. Muchas gracias. Me lo anoté incluso 
porque me encantó como dijeron, o sea, que es 
un logro colecTvo y es una expresión de 
denuncia y de protesta que está cuidando algo 
que es importante y que es valioso.  
 
En ese senTdo, me quedo pensando en cuando, 
pues las personas atravesamos por un dolor 
profundo, o sea, cuando dolemos y senTmos 
eso, muchas veces pensamos, porque me ha 
pasado incluso, pensamos en: “¿qué hago con 
todo esto? No quiero doler, no quiero que me 
duela”. Y me interesa mucho conocer qué 
piensan ustedes sobre esa necesidad que 
tenemos de quitarnos ese dolor. ¿Creen que, de 
alguna manera, el dolor puede tener alguna 
uTlidad o enseñarnos algo valioso? 
 
Carolina Letelier: Yo pensaría que más que una 
uTlidad o una enseñanza, porque creo que ahí 
puede haber algo peligroso en eso de que para 
aprender hay que doler, como que fuera un 
requisito casi en los procesos de aprendizaje en 
la vida. De hecho, ha estado como muy 
vinculado a ciertas ideas como de la cultura 
JudeocrisTana, occidental, ¿no? De esto de que 
la letra con sangre entra, si tú amas, si quieres 
crecer, para crecer hay que hacer sacrificio, 
como una cosa, en vez de pensar que el 
aprendizaje puede ser fruto de la ternura, del 
cuidado, que así es como debería ser, más bien. 
Pero sí que Tene un senTdo esto del doler, que 
Tene un senTdo porque como decíamos, es esta 
expresión de un discernimiento. 
 



 

 

36 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Entonces, más bien sería como en relación a 
qué, o sea, como buscar la claridad de, en 
relación a qué estoy expresando esto, qué es 
eso que está siendo avasallado, denigrado, 
pisoteado, humillado, devaluado, que yo estoy 
doliendo. O a veces no es dolor, es indignación, 
la digna rabia, como dicen por allá. ¿Qué es eso 
que está siendo, entonces, pisoteado, 
vulnerado, que yo estoy reclamando o 
protestando así? Porque si tengo esa mayor 
claridad de eso; uno, me vinculo a ese senTdo, 
y no vivo esto como algo solo como que me 
invade, sino que yo misma enTendo, ¿no?, de 
qué se trata esto. Y puedo también encontrar 
compañía, otras personas que estén en estas 
protestas y en estas denuncias, y otras formas 
también de protestar y denunciar, por ejemplo. 
Entonces, más lo vinculo al senTdo de esto, que 
a qué me enseña o que todo pasa por algo, 
como esas ideas que son entre predesTnación o 
que hay como una mano del universo que me 
está enseñando algo que yo tengo que 
aprenderlo. No, porque no es por casualidad, no 
es arbitrario, no es porque se alinearon las 
estrellas, sino que es porque yo, en mi historia y 
junto a otras personas, he ido construyendo 
unos valores, he ido adhiriendo a ciertas éTcas, 
y es por eso que me duele esto. Porque si no me 
importara la vida, por ejemplo, no estaría 
doliendo por Gaza, o si yo encontrara que 
solamente ciertas vidas importan, no estaría 
doliendo por Gaza. Pero si yo tengo otro 
senTdo, otros valores, eso hace que me pueda 
doler lo que está ocurriendo allá, aunque 
aparentemente es tan lejano, pero yo puedo 
senTrme vinculada a eso, a esas personas. 
 
Ítalo Latorre: Claro, el dolor no Tene vida propia 
desde esta perspecTva, sino que es algo que 
hacemos y que hacemos colecTvamente, y que 
es tesTmonio de una éTca, de una forma de 
entender la vida, de una forma de valorar ciertas 
cosas en la vida, ¿sí? Entonces, tampoco el dolor 
espiritual, siempre desde la éTca del cuidado o 
desde la éTca del consenTmiento.  

 
Milei ahora probablemente Tene dolor 
espiritual porque perdió en las elecciones 
recientes, su parTdo fue un gran fracaso. O 
quizás también hay gente que duele por no 
poder conquistar un territorio. ¿Me enTendes? 
O sea, la expresión del dolor está 
estrechamente vinculada, o es, más bien, el 
tesTmonio de cómo estamos entendiendo la 
vida y el mundo. Entonces, Netanyahu 
probablemente va a doler por el Tempo que le 
ha tomado hacer el exterminio. Mientras 
muchas y muchos de nosotres dolemos por el 
exterminio, porque estamos poniendo en valor 
otras cosas. Entonces, no es el dolor como con 
vida propia y siempre éTco, que te va a enseñar 
algo, sino que es la acción misma, es la 
performance, es la performancia de una éTca y, 
por lo tanto, de una políTca, de una forma de 
entender y valorar la vida, las relaciones, 
etcétera.  
Y en relación a esto de “me quiero quitar el 
dolor, no quiero sufrir”, Tene senTdo también, 
¿no? O sea, el dolor es expresión de que algo no 
está bien, de que algo que está ocurriendo no 
está bien, por eso duele. Y yo hago la disTnción 
entre el dolor espiritual, que es el 
discernimiento simbólico, si tú quieres, éTco, de 
discernir que algo está siendo transgredido, del 
sufrimiento como otro Tpo de acción que 
sosTene, como el sufrimiento o el sufrir, como 
el sostener este dolor, poder seguir caminando 
en el dolor. El sufrimiento como un sostener 
este dolor por la importancia que Tene, de 
hecho. Ahora, también toma esa forma de dolor 
y sufrimiento porque hay algo que está siendo 
dañado que nos importa, y eso no es placentero, 
es doloroso.  
Ahora, el problema de la cultura occidental 
contemporánea y de las formas psicologizantes 
y psiquiatrizantes de ver esto es que ponen al 
dolor como el problema, en lugar de, como 
decía Caro, ubicar el problema en aquello por lo 
cual dolemos, que es aquello que está siendo 
transgredido.  
 



 

 

37 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Entonces, cuando cambiamos el foco, igual 
podemos entender que las personas queramos 
dejar de senTr dolor, dejar de tener que sufrir o 
estar sufriendo por, pero es necesario entonces, 
para eso acTvar contextos en los que se pueda 
colecTvizar conversaciones en torno a aquello 
que está siendo transgredido y por qué eso nos 
importa y cuáles son las acciones de 
transgresión y cuáles son las acciones de 
resistencia. 
Entonces, el dolor no es el foco de la 
conversación, sino que el dolor nos abre una 
puerta a hablar de aquello que es importante 
hablar. Y eso Tene un impacto en la experiencia 
de la expresión del dolor, porque si yo ya estoy 
hablando y dándole una forma más sofisTcada y 
colecTva, narrando, ¿cierto?, poniendo en 
marco de inteligibilidad textuales o 
conversacionales o de la expresión, algo que 
está expresándose sólo como expresión de 
dolor espiritual y de sufrimiento, entonces es 
como que se expandiera esa expresión. La 
expresión que está contenida en una 
individualidad llena de discursos que están 
tratando de silenciarla se expande a una 
conversación de lo que nos importa y entonces 
se vuelve, incluso, se explicita la parte relacional 
y distribuida de ese dolor. Entonces, yo ahora 
estoy conversando con otras personas que 
están doliendo por lo mismo y eso Tene un 
impacto en mi experiencia del doler. 
Muchas personas, por ejemplo, conversé hace 
poco con alguien que me decía, en una 
supervisión, me decía: “Estoy trabajando con un 
joven que duele mucho por Gaza y sus papás 
están muy preocupados porque haga un brote 
psicóTco, porque está extremadamente 
sensible, y nos dice: ¿y ustedes no? ¿Y ustedes 
no están viendo las noTcias? ¿Y por qué a 
ustedes no les importa?, etcétera”. Después va 
con sus amigos y los amigos le dicen: “es que 
estás exagerando”, y él va y llora en los baños, 
escondido, para poder seguir en la reunión con 
sus compañeros de curso.  
 

 
Entonces, claro, esta persona lo que está 
haciendo con este dolor es buscando una 
colecTvidad, buscando una… esta, de hecho, el 
dolor lo Tene como indagando en la éTca del 
resto y haciendo invitaciones a doler, entre otras 
muchas cosas. Y entonces, esta persona —
conversando con ella en supervisión— siguió la 
terapia y pudo trabajar con sus papás, por 
ejemplo, en la familia, y hacerles preguntas muy 
explícitas a los papás, que de hecho eran muy 
sensibles con muchos temas, y este joven, 
muchas de estas sensibilidades tenían que ver 
con los papás, pero los papás trataban de 
bajarle el perfil a todo esto para tratar de que su 
hijo dejara de doler, ¿se enTende?, en lugar de 
hablar de lo que es importante, que es aquello 
por lo cual está doliendo este joven. Entonces, 
esta psicóloga le dijo, es una psiquiatra de 
hecho, conversó con los papás para 
preguntarles acerca del dolor de Gaza, de si ellos 
eran indiferentes o no a esto, frente al hijo. Y 
entonces ellos pudieron darle una expresión en 
un lugar seguro para ellos, en los que no estaban 
del todo a cargo de los efectos que su 
conversación podía tener en el hijo porque 
había una psiquiatra, psiquiatra que estaba más 
a cargo en ese momento. Y esto fue un alivio 
para el hijo, porque este dolor se distribuyó. Y él 
pudo comprobar que sus papás tenían una 
posición éTca y se abrazaron en esto. Entonces 
este dolor se distribuyó y él empezó no a 
preocuparse menos por Gaza, pero la 
desesperación de la búsqueda de que haya otra 
gente doliendo también fue amainando, porque 
empezó a haber un colecTvo en el que este 
dolor se empezó a distribuir en conversaciones 
éTcas y políTcas de lo que es importante. ¿Tiene 
senTdo esto? 
 
Carolina Letelier: Sí, yo también quería decir 
que diría que, en gran parte, los movimientos 
sociales, los disTntos movimientos sociales, son 
expresión también de eso. Justamente de gente 
que está doliendo respecto de una cierta 
experiencia en el mundo.  



 

 

38 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Estoy pensando en los movimientos de las 
disidencias, por ejemplo, en los movimientos 
feministas, en los movimientos anTrracistas, 
etcétera. O por derecho a la vivienda, disTntos 
movimientos, ¿no?, o de defensa de territorio, 
que justamente se juntan porque hay una cosa 
colecTva, evidente, en la que están doliendo y 
también indignándose. Porque también creo 
que muchas veces esto que se inicia con un 
tremendo dolor, a propósito de encontrar la 
claridad del senTdo de en relación a qué está 
ese dolor, también puedo indignarme, no sé si 
junto o el dolor se transforma en rabia, supongo 
que depende. Pero también, entonces, ¿te 
acuerdas que decíamos? Uno puede encontrar 
también otras respuestas, además de, y una 
expresión, insisto, creo que es los disTntos 
movimientos sociales como una expresión de 
esta. 
 
Ítalo Latorre: La Rita Segato y Paul Preciado, 
Judith Butler y personas de disTntos 
movimientos sociales que, además, son 
representantes de la academia y todo esto, 
incluida la terapia narraTva, pensamos que el 
agenciamiento políTco es como un lugar al que 
queremos llegar. Las personas siempre 
responden, como hemos dicho varias veces ya. 
Es parte de la idea de que las personas siempre 
estamos moviendo el mundo, pero existen una 
serie de prácTcas, discursos, etcétera, 
insTtuciones que intentan darle a esas 
respuestas, a ese agenciamiento, un significado 
de pasividad o de patología o de criminalización, 
etcétera. Entonces, ¿por qué? porque las 
insTtuciones y el poder hegemónico, la cultura 
hegemónica, sabe, le teme a la agencia de las 
personas, le teme a nuestra agencia colecTva, a 
nuestro agenciamiento políTco. Porque sabe 
que nuestro agenciamiento políTco Tene el 
potencial de impactar en el curso que nuestras 
vidas colecTvas Tenen. 
 
 
 

 
Y, por supuesto, van a desestabilizar las 
tecnologías que intentan construir soberanías 
hegemónicas, individualistas, patriarcales, 
raciales, etcétera, racistas, etcétera, entonces, 
el agenciamiento políTco. Y entonces, cuando 
decimos que el dolor es un logro y que 
colecTvizarlo, poder conversar acerca de lo que 
está siendo importante, se puede nombrar este 
dolor como un Tpo de acción, como decías tú 
Caro, un Tpo de acción que puede nombrarse 
como indignación, o como rabia, o como 
rechazo a, o etcétera. Ya cuando es una acción 
nombrable, que está en relación a lo que yo 
también estoy nombrando de aquello que está 
ocurriendo, por ejemplo, al abuso de poder, o al 
genocidio, o a la violación, o al bullying o lo que 
sea, cuando yo nombro el abuso de poder, 
entonces puedo nombrar mi dolor como una 
respuesta a ese abuso de poder. Entonces esto 
me indigna y lo rechazo. ¿Se enTende? Y esa 
indignación y rechazo ahora ya Tene un 
nombre, que es un verbo, que empieza a 
construirse, a moldearse, a tomar forma más 
explícita de agenciamiento políTco. Y entonces, 
cuando las personas ya tenemos la conciencia 
de que estamos teniendo una capacidad de 
intervenir en nuestros desTnos colecTvos, 
entonces cambia la sensación de pertenencia en 
la vida, la sensación de dignidad, la sensación de 
que mi presencia, de mi existencia, no es inocua 
al mundo, Tene un impacto en el mundo y el 
mundo es responsivo a mi existencia. Entonces 
formo parte del movimiento de la vida. 
Entonces, todas estas nociones son nociones 
que no inventa Michael White tampoco, son 
nociones, como dice la Caro, de los movimientos 
sociales, del feminismo, del transfeminismo, de 
las luchas anTraciales, anTesclavistas, etcétera, 
¿no? Son ideas que Tenen que ver con políTca y 
con la parTcipación políTca en la vida. Por eso, 
de pronto, cuando hay gente en psicología que 
les encanta la frase “lo personal es políTco”, 
pero también asumen diagnósTcos clínicos o 
patologizan   el   dolor,   entonces  se  viene  una  
 



 

 

39 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
contradicción que es muy brutal y que es muy 
dolorosa, es muy triste para uno, porque por 
una parte, hay un intento por abrazar luchas 
sociales súper legíTmas, y no estoy 
cuesTonando la sinceridad con que las personas 
lo hacemos, pero por otro lado, hay una serie de 
insTtuciones que reclutan nuestras 
comprensiones acerca de la acción humana, 
que son hegemónicas y que no se condicen con 
las formas políTcas de entender la vida. 
Entonces, las prácTcas narraTvas y todo esto 
que estamos hablando no Tenen un propósito 
de solucionar ni de ayudar, en términos de 
ayudar de asistencialismo, ni de sanar, ni de 
reducir el dolor, ni de ¿se enTende? Como, no 
es el propósito. Nuestro propósito no es ayudar 
a las personas ni solucionarles cosas ni hacer 
que su dolor se reduzca, sino que promover 
conversaciones en las que las personas se 
reconecten con su senTdo de agenciamiento 
políTco, colecTvo. Entonces las personas dejan 
de necesitarnos porque se dan cuenta de que 
están interviniendo, que la sensación de 
inacción era una trampa, por decirlo así —suena 
más bonito en esto—, que cuando uno conversa 
con las personas y hace terapia y 
conversaciones que son largas y trata de 
vincular a las personas en un contexto de mucho 
individualismo, de muchas prácTcas de 
aislamiento, con las redes sociales, con la 
economía, con los trabajos, con las insTtuciones 
políTcas y así, pero es el propósito, sí, y hacia 
allá va nuestro trabajo, diría yo. 
 
Entrevistadora: ¡Wow! es que los dos hablan y 
yo me quedo de ¡wow!, me quedo sin palabras 
y con mucha emoción, pero me hace muchísimo 
senTdo. Y justamente en esto úlTmo que nos 
mencionabas, me genera como la duda, yo sé 
que puede ser como más complejo, pero si 
pudieran comparTrnos algunas ideas de cómo 
conectar con este agenciamiento políTco. 
 
 
 

 
Carolina Letelier: Bueno, creo que algo que se 
hace fundamental es, primero, tener esa 
claridad, ¿no?, de este discernimiento que 
estamos haciendo respecto del dolor o la 
indignación, por ejemplo, como en relación a 
qué es, qué es aquello que está siendo 
transgredido y que, frente a lo cual, frente a la 
transgresión, ¿cierto?, es a lo que nosotros 
estamos respondiendo, las personas están 
respondiendo y enriquecer la historia de por 
qué eso ha llegado a ser valioso en nuestras 
vidas, cómo es que eso es algo que nosotros, 
por ejemplo, no sé, el valor de la jusTcia, o del 
respeto, o del cuidado mutuo, ¿cómo es que eso 
ha llegado a ser valioso en nuestra vida? Hacer 
esa, historizar eso, qué personas han estado 
involucradas en ese proceso, en esa 
construcción, a través de cuáles experiencias, en 
qué contextos, en qué momentos de nuestras 
vidas, etcétera. Enriquecer ese vínculo, hacer 
visible cómo eso no es magia, ni es, como decía 
Ítalo, una cuesTón de la naturaleza humana, 
sino que ha ido siendo una elección a lo largo de 
nuestra vida, ha ido siendo una opción, algo que 
se ha ido construyendo individual y 
colecTvamente esta opción y que así es que ha 
llegado a ser así de importante, porque Tene 
todos esos vínculos, porque está en relación a 
todas estas cosas, es como tener un panorama 
grande, como poder mirarlo en perspecTva. Es 
como este elemento, como separado y 
desconectado del resto de mi historia. 
Entonces primero, yo diría que, por lo menos en 
el trabajo que hacemos, eso es muy importante, 
que se pueda nombrar. Primero nombrar y 
luego enriquecer. Ver esta mulTplicidad de 
relaciones y conexiones que Tene en disTntas 
dimensiones de nuestra vida, y luego 
colecTvizar, ver de qué manera también 
estamos vinculados o hay otros y estamos 
conectados con otro respecto de esto. Entonces 
también tenemos disTntas formas de hacer 
esto, de colecTvizar, porque siempre nosotros 
estamos     entendiendo     nuestras     prácTcas,  
 



 

 

40 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
incluso este contexto que es este de la 
psicoterapia cuando se trabaja uno a uno o en 
familia, siempre tenemos la idea de que esto es 
un trabajo colecTvo, más allá de estas cuatro 
paredes. Y hay disTntas maneras de atravesar 
esas cuatro paredes, de colecTvizar, que no sólo 
son, en que parTcipen más personas en los 
encuentros, esa es una, quizás la más evidente, 
pero también hay otras maneras de colecTvizar 
que es, por ejemplo, comparTendo saberes, 
habilidades, experiencias, iniciaTvas, a través de 
documentos. En el trabajo que hacemos, 
realizamos lo que llamamos contradocumentos, 
porque hablan de las idenTdades preferidas, no 
de estas idenTdades fallidas, que han sido 
relatadas por otros, por ejemplo a través de los 
diagnósTcos, a través de los informes escolares, 
a través del papel de antecedentes que da el 
Estado, disTntas documentaciones que existen, 
que son en general referidas a lo que falta, a los 
déficits. Nosotros hacemos contra 
documentación, que habla de lo preferido, de lo 
valorado. También hacemos otros encuentros 
que se llaman ceremonias de definición, donde 
invitamos a otras personas a atesTguar de esto 
que está siendo valioso para la persona, de los 
pasos que está dando en relación a mover su 
vida en las direcciones que quiere, entonces 
esto de colecTvizar o de hacer visible de otras 
maneras cómo estamos vinculados quizás a 
personas que están en otro lugar del mundo 
luchando por estas mismas causas, o doliéndose 
por estas mismas causas, también. Esas son 
algunas de las maneras en que me parece a mí 
que se hace esto. No sé, Ítalo, si… 
 
Ítalo Latorre: Claro, quizás como resumir, para 
gente que no sabe de terapia narraTva y que 
puede estar leyendo esta entrevista, que en el 
fondo la propuesta de la terapia narraTva es 
construir relatos de lo preferido, relatos que han 
quedado subyugados, relatos de lo que a las 
personas les importa. La propuesta narraTva es 
que los relatos son, las historias son, marcos de 
inteligibilidad o territorios, es como  por  donde  

 
caminamos en nuestras vidas. Entonces, no da 
lo mismo qué historias están contando nuestras 
experiencias, no da lo mismo qué historias están 
siendo narradas de aquello que nosotros y 
nosotras estamos viviendo, entonces en la 
terapia narraTva, ¿por qué? Porque las historias 
Tenen el potencial de hacernos senTr que 
podemos dar pasos o que no podemos dar 
pasos, que pertenecemos al mundo o que no 
pertenecemos al mundo. Las historias son las 
que definen cómo nombramos a los problemas, 
si los problemas es que yo soy histérico o el 
problema es que mi jefe está maltratándome 
desde hace seis meses, entonces, ¿qué historia 
estoy contando de lo que estoy viviendo? No da 
lo mismo. Y le da forma a las comprensiones 
colecTvas de aquello que está ocurriendo.  
Entonces, la propuesta de la terapia narraTva es 
diseñar una serie de contra prácTcas culturales, 
o sea, si todas las prácTcas culturales 
promueven ciertos discursos para la vida de 
algunas personas, que les limitan las 
posibilidades, que las convierten o las 
representan como el problema, que no 
nombran los abusos, que no nombran las 
respuestas, que no hacen jusTcia, que no 
honran la dignidad de las personas. En la terapia 
narraTva ponemos atención a todos aquellos 
aspectos de la experiencia de la persona que no 
han sido, no han tenido la posibilidad de 
insertarse en un relato, de volverse relato, de 
converTrse en una historia. Y nuestro trabajo es, 
todo esto que dijo la Caro, es como buscar todos 
los medios posibles para poder tomar esto, 
estas dimensiones de la vida o aspectos de la 
vida que no han podido ser relatadas y 
converTrlas en historias, por eso se le llama 
historias contrahegemónicas, o historias 
preferidas, o historias subyugadas. Y entonces 
estas historias están compuestas por lo que las 
personas están haciendo, lo que están 
cuidando, lo que las mueve, lo que quieren, lo 
que esperan para sus vidas, sus sueños, 
esperanzas, etcétera. Y entonces las personas 
pueden pararse en este lugar ahora.  



 

 

41 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Y cuando se paran en este lugar, que son estas 
otras historias, estos otros territorios preferidos 
ahora, entonces se reconectan con este senTdo 
de agencia, con el senTdo de pertenencia o de 
poder hacer. 
 
Carolina Letelier: Y en relación a estas historias 
que nombra Ítalo, no se trata sólo de construir 
esas historias, de hacer visible esas historias 
preferidas por la persona, sino de que esas 
historias también tengan la posibilidad de 
circular. Porque las historias no solo Tenen el 
poder de moldear nuestras vidas, porque 
vienen, especialmente cuando vienen de bocas 
poderosas, como el saber experto de la 
psiquiatría, por ejemplo, o de los políTcos, o de 
los dueños de ciertos medios de comunicación, 
sino que no son sólo poderosas porque vienen 
de esas bocas, sino que porque Tenen la 
posibilidad de circular muchísimas veces. 
Entonces, así es como se construyen las 
idenTdades, o se construyen los temas, o se 
definen ¿quién es quién?, ¿quién ocupa el lugar 
del bueno o del malo? Así se construye que una 
cierta población de un país, por ejemplo, son 
delincuentes, ¿no?, porque circulan mucho, 
circulan y se repiten y se repiten hasta que nos 
convencemos de eso. Lo mismo pasa con las 
personas a nivel personal. Si siempre se está 
diciendo en una familia, en una escuela, que 
este niño es tal cosa, terminamos, ¿cierto?, 
encanando eso que se ha construido a través de 
estos relatos, que Tenen mucho espacio para 
circular. Entonces, cuando construimos estos 
relatos preferidos no basta con que lo hagamos 
en esta relación, sino que lo importante y 
necesario es que ese nuevo relato circule 
también. Tenga otras audiencias, otros públicos, 
por eso invitamos gente, o a través de 
documentos que otras personas resuenen, que 
sea visible para otros también, porque la 
idenTdad es un logro colecTvo, no es algo que 
uno hace solo encerrado en un armario. Es en 
relación a los otros. Necesitamos ser vistos y 
reconocidos también, por otres. 

 
Ítalo Latorre: Sí, perdón, Estrella, no sé si 
estamos hablando mucho.  
 
Entrevistadora: No, no, al contrario, yo estoy así 
en modo fan de... ¡Wow! Hablen más, por favor. 
Ítalo Latorre: Quería, sí, porque quería 
solamente vincularlo con el dolor, entonces 
como no da lo mismo las historias que están 
siendo contadas acerca del dolor. Y acerca del 
dolor se cuentan historias, no quiero repeTr lo 
mismo, pero se cuentan historias que lo 
construyen como un problema individual que 
hay que resolver y como un problema 
individual, me gusta señalarlo con claridad, 
como un problema primero, y además como un 
problema individual.  
 
Y entonces hay discursos que pasan 
desapercibidos, pero que también son un 
poquito peligrosos, algunos neoliberales, otros 
de disTntos Tpos patriarcales, hay muchos, 
¿no? Esto del dolor asociado a la energía 
femenina y la energía masculina que está de 
moda ahora como todo este auge del 
patriarcado más putrefacto que está tomando 
forma de nuevo en las redes sociales y así, pero 
por ejemplo hay discursos que son también 
peligrosos y que Tenen otras intenciones, a 
veces las buenas intenciones no bastan. Como 
por ejemplo, he visto muchos posts en 
Instagram, por ejemplo, de profesionales, 
psicólogas, psicólogos poniendo “a veces duele 
nada más y hay que dejar doler, no hay 
aprendizaje en el dolor, hay que dejarlo doler y 
hay que dejarlo de doler”. Por una parte, es 
interesante que las personas estén 
cuesTonando esto de que el dolor va a traer un 
aprendizaje o que siempre el dolor es algo por 
lo cual hay que pasar para crecer en la vida y 
todas estas cosas que habló Caro antes. Pero 
por otro lado, también decir esto o este Tpo de 
discursos pone el dolor como analógico a una 
herida que se va a sanar sola, o a un daño que 
está ocurriendo y que hay que simplemente 
como cuidarlo y mantenerlo ahí.  



 

 

42 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
A mí me parecen peligrosos esos discursos, 
porque desagencian colecTvamente la 
posibilidad de hablar de este dolor en su 
dimensión políTca, en su naturaleza políTca, 
diría yo, incluso. Entonces también es una forma 
de silenciamiento disfrazado o que pasa 
desapercibido quizás con la buena intención de 
no tener que sacar provecho de cada una de las 
cosas, o de poner el dolor, esta cosa 
JudeocrisTana que habló Caro.  
Entonces, creo que nuestro trabajo como 
terapeutas, y que seguro a mí se me van 
también muchas cosas, o sea, si yo reviso todos 
mis posts, o las conversaciones con Caro, o 
nuestras clases, o nuestras terapias, no estamos 
por fuera de esto, no estamos como ahora 
nosotros moralizando de que nosotros sí 
tenemos la respuesta al dolor y las personas, 
todo el resto no, y las psicologías no. También 
tenemos que ir revisándonos y 
permanentemente, como en nuestras 
comprensiones, porque estamos, somos todos 
parte de la cultura dominante, entonces no 
estamos por fuera de construir el dolor desde 
nociones misóginas, o racistas, o aporofóbicas, 
o lo que sea. Pero por lo mismo es trabajo de 
todas las personas que nos dedicamos a 
trabajar, principalmente con el dolor espiritual 
de las personas, entender los discursos que 
están dándole un marco a nuestras 
comprensiones acerca de ese dolor. Y trazar la 
historia de esos discursos, ver de dónde vienen, 
¿qué los nutre? ¿para quién trabajan? ¿a quién 
le conviene entender el dolor de estas formas? 
¿A qué industria le conviene? ¿A qué Tpo de 
vida le conviene? ¿A qué Tpo de sociedad le 
conviene? Y si yo quiero parTcipar de eso o no, 
o prefiero responder a eso de formas que 
subviertan o que respondan o que resistan, de 
alguna forma, a esas invitaciones. Y eso es un 
trabajo conTnuo, todo lo que estamos hablando 
ahora en esta entrevista, probablemente en 15 
años más, o en 10, o en 5, tú nos entrevistes de 
nuevo, o conversemos, nosotros te 
entrevistemos   a      T,  y    estemos    en    otras  

 
comprensiones políTcas. Gracias a los 
movimientos sociales, gracias a las nuevas 
comprensiones de la sociedad que nos regalan 
¿verdad?, personas como Paul Preciado o Judit 
Butler o Rita Segato. 
 
Entrevistadora: Wow, es que me hacen pensar 
muchísimo, seguramente también a nuestros 
lectores, y yo, mientras les escuchaba, de 
pronto cambió también el foco de estarme 
fijando solo en el dolor y en el senTr, en lo que 
se siente en el cuerpo y demás. De pronto me 
quedo pensando en qué importante es doler, 
me está diciendo que hay algo, hay algo que está 
siendo transgredido y también esa pregunta 
que lanzaron de: “¿a quién le conviene?, ¿a 
quién le conviene que yo silencie esto que estoy 
sinTendo?”, y justo que yo veo que hacen 
mucho énfasis en colecTvizar.  
 
Y en esta úlTma parte hablamos como de los 
profesionales que nos dedicamos al trabajo con 
personas, y yo me quedo pensando en las 
personas que no se dedican a esto, y cuando un 
ser querido atraviesa por un momento donde 
notamos que está doliendo y a veces no 
sabemos cómo, qué decir o cómo estar. Ahí me 
gustaría, como desde su experiencia, ¿cómo 
podemos acompañar a alguien? 
Carolina Letelier: Tú dices en una relación más 
coTdiana, entre personas que no se dedican a 
esto y que no Tenen…  
 
Entrevistadora: ¿Cómo podemos 
acompañarles, por ejemplo, a un ser querido, 
acompañarle en su dolor? 
 
Carolina Letelier: Sí, bueno, yo creo que algo 
que acompaña bastante es como un interés muy 
genuino por lo que el otro está viviendo, como 
escuchar mucho, con mucha atención, como 
una presencia interesada, ¿no?, una presencia 
interesada pero de una manera respetuosa y 
cuidadosa  en  el  senTdo  de  que no esté enjui- 
 



 

 

43 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
ciando o presionando para convencer al otro de 
lo que debería estar sinTendo o de lo que 
debería estar haciendo, no como esto mismo, 
de “ya va a pasar”, “Tenes que dar vuelta a la 
página”, o “no te preocupes”, o “Tenes que 
aceptar cosas”, sino más bien interesarse en lo 
que está sinTendo, en lo que la persona quisiera 
hacer, eso como sin enjuiciar, sino que poniendo 
mucha atención, interés y curiosidad genuina en 
eso. Y diría que entregando mucho cariño, 
también, y acompañar como desde ese respeto 
y ternura y cuidado, por ahí diría yo, es lo más 
básico, ¿no? 
 
Ítalo Latorre: Yo también quería un paréntesis 
que yo he nombrado harto a Butler, a Preciado 
y así, pero igual es importante, o sea, no son los 
únicos y nosotros también estamos súper 
influidos por, además de Rita Segato, como Ochy 
Curiel, Silvia Rivera Cusicanqui, Ignacio Marjn 
Baró, Pablo Freire, Aníbal Quijano, como hay 
una serie de pensadores que, y acTvistas, María 
Lugones, etcétera, que son súper relevantes y 
no quisiera sólo nombrar a los que viven en 
Europa y Estados Unidos, bueno, Rita Segato no 
es el caso, pero… 
Y como conTnuando con esa respuesta 
también, yo concuerdo mucho con Caro, hay 
algo que yo he estado como aprendiendo yo 
mismo úlTmamente en la vida y que está en mi 
libro Dignidad por partes, que Tene que ver con 
que el cuidar implica conocer, el cuidar implica 
conocer, o sea que para yo cuidar la sensibilidad 
de alguien, necesito conocer a ese alguien y 
respetar su sensibilidad es conocerla. No hay 
una receta universal del cuidado, quizás la 
receta universal del cuidado es conocer, si es 
que hubiese algo. Pero entonces el cuidado 
implica moldearse a una variedad, a la 
diversidad del exisTr, de la experiencia de cada 
persona. Y esto no lo quiero decir en términos 
de neurodivergencias o de personalidades o lo 
que sea, sino que en términos de las 
sensibilidades  históricas  que  cada  persona  va 
 

 
desarrollando. Y que para mí eso, 
independiente que si después políTcamente o 
no se nombra como neurodivergencia o lo que 
sea, yo lo enTendo como las sensibilidades 
políTcas, históricas que las personas han ido 
desarrollando en relación a lo que han ido 
viviendo, a lo que hemos ido viviendo, las 
personas hemos ido viviendo una serie de 
experiencias políTcas en la vida, dependiendo 
de dónde nacimos, en qué cuerpo, cómo fue 
asignado ese cuerpo, qué significa ese cuerpo, 
su color, su altura, el territorio donde estuvo, el 
acceso o la precarización económica o 
educacional formal o informal, etcétera, ¿no? O 
las experiencias de transgresión que las 
personas hayan podido vivir, o esto que está de 
moda nombrar como trauma, como trauma en 
la infancia, como la herida y esas cosas, a mí yo 
prefiero hablar de sensibilidad políTca a la 
comprensión de las personas respecto de lo que 
merecen en sus vidas y lo que no, o de lo que 
Tenen derecho a vivir y lo que no.  
Y entonces el cuidado para mí Tene mucho que 
ver con eso, con conocernos, con conversar, con 
saber cuáles son las cosas que tengo que cuidar 
conTgo que quizás con otras personas no. Yo 
tengo amigas y amigos que el humor sarcásTco 
no les gusta, por ejemplo, les duele. Y tengo 
otros amigos y amigas que el humor sarcásTco 
es su vida. Y a mí me gusta mucho el humor 
sarcásTco, yo con el hijo de la Caro, el Marjn, 
por ejemplo, el Pedro y el Manuel, puedo pero 
nos tenemos que encerrar a reírnos entre 
nosotros de humor sarcásTco que es un humor 
políTco para nosotros incluso, pero sé que hay 
personas que no les gusta ese humor y entonces 
yo no voy a estar descuidando ese lugar o 
diciéndoles: “oye, pero si es sarcásTco, ¿cómo 
no lo enTendes?” Sino que voy a respetar esa 
sensibilidad, porque voy a entender que es el 
resultado de una experiencia histórica de la 
persona. Eso no quiere decir que vamos a estar 
tratándonos, o sea, el cuidado no es tratarnos 
como,  como  con  un  extremo  cuidado  de  no 
 



 

 

44 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
poder conversar, ¿sí? No Tene que ver con eso, 
conocer las sensibilidades de las personas Tene 
justamente que ver con también poder hablar 
políTcamente de eso a lo cual hemos 
desarrollado sensibilidad. Entonces, por 
ejemplo, no sé, si a mí no me gustan mucho las 
bromas a mi cuerpo, entonces no es solamente: 
“Ah, al Ítalo no le hagan bromas de su cuerpo 
porque es sensible con eso”, sino que también 
implica hablar de por qué. Entonces yo podría 
decir: “porque me hicieron bullying con eso 
durante muchos años”, entonces vamos a 
empezar a hablar del bullying y de los efectos 
del bullying, por ejemplo, ¿se enTende? Y 
entonces esa sensibilidad también puede ir 
mutando, o transformándose, o moviéndose, 
pero no a la fuerza, no porque ya ¿cómo vas a 
ser sensible con eso si es solo una broma?, sino 
que de nuevo, porque pudimos hablar de lo que 
importa, políTcamente, ¿cierto? Entonces, eso 
es un aspecto que a mí me importa mucho. 
Y lo otro, el otro aspecto de lo coTdiano diría yo 
que son las relaciones de poder, como tener 
mucha conciencia en las relaciones de poder, 
porque nuestra responsabilidad en las 
relaciones son disTntas, en disTntas relaciones, 
no es lo mismo mi conversación o mi compañía 
con el dolor de un amigo de mi edad, hombre, 
cis, hétero, no sé qué, psicólogo, etcétera, que 
con el hijo de mi pareja, o con un estudiante, o 
con mis papás, que ahora ya no son los papás 
que eran, ahora son mis papás que son más 
viejos, y que yo ya no tengo el mismo rol con 
ellos, o ¿se enTende? Dependiendo de cómo yo 
puedo ejercer el poder, de cuánta influencia 
puedo tener y qué responsabilidad tengo en esa 
agencia, o sea, en esa relación de poder, 
también va cambiando mis posibilidades, van 
cambiando mis posibilidades de acción y la 
forma que toma eso.  
Por eso “la terapia”, entre comillas, como un 
territorio aparte, porque siempre se separa 
como terapia/vida coTdiana. La terapia no es 
algo  aparte a la vida coTdiana,  es  parte  de  la 
 

 
vida coTdiana, de estas relaciones de poder que 
están establecidas o mediadas por un modelo 
de negocio que Tene que ver con que la gente 
pague por un servicio que es conversar, pero 
finalmente es una relación de poder, que 
implica pago, implica un modelo de negocio. 
Con el hijo de mi pareja no tengo un modelo de 
negocio, por ejemplo, si él me quiere preguntar 
algo, yo no le voy a cobrar por una hora de 
sesión, ¿se enTende? pero es parte de un 
conTnuo de relaciones de poder que se 
establecen cultural y políTcamente. Entonces, la 
terapia, yo tengo una cierta responsabilidad, 
pero también como jo tengo una 
responsabilidad, también como hermano, como 
pareja, o lo que sea o como amigo, ¿se 
enTende? y eso me abre posibilidades, me pone 
responsabilidades y cambia mi capacidad o el 
espacio que tengo para influir, las posibilidades 
que tengo de influir y las que no. 
 
Entrevistadora: Sí, me hace muchísimo senTdo, 
y mientras los escuchaba me anoté que, en esta 
parte de acompañar, corríjanme si me equivoco, 
anoté: cuidado, conocer, acercarse de forma 
genuina, hablar de lo que importa.  
Y, en ese senTdo, en algún momento de esta 
conversación, esta entrevista, mencionaron 
acerca “cómo de sostener el dolor”, ahí me 
gustaría, si pudieran, explicarme a qué se 
refieren con eso. 
 
Carolina Letelier: Tú hablaste de sostener el 
dolor Ítalo… 
 
Ítalo Latorre: Hazte cargo [sonrisas], o sea, es 
que el dolor se sosTene en la medida en que no 
hablemos de lo que es importante, se sosTene 
en esa forma. Y de nuevo, el dolor es una 
experiencia compleja, porque el dolor no es 
solamente algo puro, limpio, que habla de sólo 
de la éTca y, así como igual nosotros hemos 
estado diciendo, sino que el dolor, al ser una 
construcción  de  significado,  o  al  implicar  una  
 



 

 

45 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
construcción de significado, también puede 
estar secuestrado o contaminado por discursos 
dominantes, como, por ejemplo, la culpa. 
Entonces, por ejemplo, una mujer que ha vivido 
un abuso sexualizado puede estar expresando 
dolor porque sabe que hay algo que no está 
bien, pero la explicación de ese dolor, la 
explicación o el marco de inteligibilidad, podría 
ser la culpa, que es un marco patriarcal y 
misógino. Entonces, ese dolor está sostenido 
por la culpa, pero está significando el problema 
de alguna forma en que puede llevar, de hecho, 
a esta mujer a quitarse la vida, por ejemplo, o a 
dañarse, o a drogarse, o a mal, digamos, abusar 
de drogas o lo que sea, ¿no?, como hacerse 
daño.  
Entonces, el dolor se sosTene en la medida en 
que las personas sabemos que hay algo que fue 
transgredido y que es urgente hablar, o que hay 
algo que no quiero para mi vida y que es urgente 
hablar, y se va transformando siempre, ese 
dolor siempre va mutando, va tomando otras 
formas en la medida en que vamos teniendo 
otras experiencias o vamos teniendo 
conversaciones. Pero no es que sostengamos el 
dolor, o sea, sí, el dolor lo sostenemos en la 
medida en que eso que es importante hablar no 
esté siendo hablado. Estoy reduciendo un 
poquito la complejidad de esto, pero eso podría 
ser un poquito un resumen. Y entonces, para 
sobrevivir a este dolor, sufrimos, o sea, es un 
sufrimiento, toma la forma de sufrimiento 
porque sabemos que hay algo que nos duele 
que está siendo avasallado, ¿se enTende? 
Entonces, más bien, el poder colecTvizarlo con 
la familia, con gente que uno quiere, que conla, 
que no te va a juzgar, que no siempre es la 
familia, que muchas veces no es la familia, Tene 
más que ver no con sostener el dolor, sino con 
tomarlo en serio, con honrar la sabiduría 
implícita en ese dolor. Se enTende entonces 
como el sostener Tene más que ver con saber 
que no está siendo hablado lo que hay que 
hablar, en parte.  
 

 
El resto de la comunidad parTciparía en poderle 
dar expresión más rica y sofisTcada a eso que 
está siendo expresado, por ahora, casi que en 
términos sólo emocionales o de imágenes 
simbólicas, metafóricas, etcétera. 
Carolina Letelier: Perdón, ¿tú estás hablando 
aquí del sostener como el que permanezca?  
 
Ítalo Latorre: Claro.  
 
Carolina Letelier:  Ah.  
 
Ítalo Latorre: Sí, yo sé que también está la 
comprensión de sostener como el contener, o 
el...  
 
Carolina Letelier: Sí, que yo diría que es como lo 
más habitual, ¿no? No sé si era como un poco… 
No sé, yo lo pensé por ese lado, como de cómo 
acompañar justamente, de cómo dar como esta 
contención, o red, o sostén de apoyo.  
 
Ítalo Latorre: Claro, lo que pasa es que a ese 
sostener, yo estaba hablando cuando yo dije 
“sostener el dolor”, no a contener, bueno que es 
una metáfora que también usaríamos, el 
contenedor de algo, como algo que se mete 
adentro, quizás sí un sostén o un 
enriquecimiento, ¿no? como una ampliación de 
esto. No sé si te estamos respondiendo o 
quieres otra respuesta Estrella. 
 
Entrevistadora: No, sí, sí, adelante. Lo que pasa 
es que yo escuché eso y no me quedó como muy 
claro justo a qué se referían con sostener el 
dolor entonces, por eso me permij 
preguntarles, para entender cómo 
precisamente a qué se referían cuando decían 
sostener el dolor. 
 
Ítalo Latorre: Como afirmarlo, es como 
agarrarlo, como sostenerlo, pero que la persona 
o las personas que estamos doliendo, o que 
están doliendo manTenen vivos, o sea, se 
sosTene, persiste.  



 

 

46 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Michael White hablaba de que este dolor 
incluso puede aumentar, y ese aumento no es 
tesTmonio de una falla o de que estamos 
retrocediendo, dando paso hacia atrás sino que 
el aumento de su dolor es tesTmonio de que la 
persona podría estar disTnguiendo que aquello 
que está siendo transgredido está aún más en 
riesgo o se le está alejando más a la persona de 
eso que está haciendo transgredido. Entonces la 
persona no solo sosTene el dolor, sino que hasta 
lo puede aumentar como si fuera equivalente a 
un grito que hay que pegar, que hay que dar más 
fuerte y más alto porque eso que está siendo 
transgredido está siendo más transgredido, las 
bombas están sonando más fuertes, ¿se 
enTende? Entonces y también eso, Michael 
White habla de la habilidad que tenemos las 
personas para sostener un vínculo con eso que 
es preciado y que está siendo transgredido o 
que se nos está alejando, o sea por más que está 
siendo transgredido o alejado mantenemos ese 
vínculo y ese vínculo toma la expresión de más 
dolor. 
 
Carolina Letelier: Sí, se me vino un ejemplo, 
sostener aquí en este, sería como no soltar, 
como en esa idea, ¿enTendo cierto Ítalo? Y se 
me vino un ejemplo justamente de una persona 
con la que estaba trabajando, una mujer que se 
separó hace un Tempo ya, pero queriendo y 
estando convencida de que esa es una buena 
decisión, ha tenido y ha sostenido durante tres 
años, desde que se separó, un gran dolor. Y 
conversando, concluimos que esto de este gran 
dolor tenía mucho que ver con que tenía ella la 
sensación de que había como una especie de 
mandato de que ella tenía que dar vuelta a la 
página y, como quien dice, olvidar, o un poco, sí, 
como hacer desaparecer a esta persona de su 
vida, a su ex marido, pero ella tenía, esa persona 
sigue siendo alguien muy valioso para ella, a 
pesar de estar convencida de que es una buena 
decisión haberse separado, es una persona muy 
significaTva.  
 

 
O sea, hay toda una parte de su historia que 
para ella es muy importante, y cuando pudimos 
hablarlo, en que no era necesario, como usamos 
la metáfora, como de arrancar el árbol, sino que 
de ver qué lugar le quiere dar a ese árbol en su 
vida, de qué manera quiere como reconfigurar 
esa relación fue como un alivio tremendo, que 
no se trataba de dar vuelta a la página, de 
olvidarlo sino que, como quien dice, ponerlo en 
otro lugar y ver de qué manera se quiere 
relacionar ahora. Eso le dio pie a no tener que 
seguir como sosteniendo, así tal cual lo estaba 
sosteniendo, porque era como, esto de 
agarrarlo muy firme, porque no quería soltarlo 
como le decían: “que ya”, “¿hasta cuándo?”, 
“Tene que…” Así, como se supone que tenían 
que hacerlo, ella no quería, entonces, pensar 
que había otras maneras posibles fue lo que le 
hizo senTdo, y cómo cambiar esta relación con 
ese dolor que hablaba más bien de esta 
obligatoriedad o amenaza de perder ese 
vínculo, como en forma más radical. Eso. 
 
Entrevistadora: Ay, muchas gracias, gracias por 
sus ejemplos y justamente me quedo pensando 
en que el foco no es como dejar de doler, sino 
¿qué está pasando?, ¿qué está siendo 
transgredido?, ¿qué es importante para T? Me 
genera la duda, y se los digo con toda 
honesTdad y con toda humildad, no sé si hay 
alguna cosa que quizá yo no les haya 
preguntado que sea importante comparTrnos y 
qué les gustaría comparTrnos. 
 
Ítalo Latorre: O sea, yo seguro que hay muchas 
cosas, como, pero también, en un contexto de 
entrevista así, más bien pienso: ¿estará claro lo 
que alcanzamos a decir?, ¿estará lo 
suficientemente en un lenguaje amable para 
quienes vayan a leer esta entrevista? Porque 
pienso que, claro, este es un tema que da para 
mucho, mucho, mucho, pero lo que alcanzamos 
a hacer, estará claro, o habrá algo que aclarar, o 
habrá  algo  que  quizás  decir  en  términos  más  
 



 

 

47 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
simples, más cercanos, digamos, a la 
experiencia coTdiana de la gente. 
 
Entrevistadora: Justamente, pensando en les 
lectores, mencionaron una cosa que, para mí, es 
muy poderosa y que me gusta mucho, sin 
embargo, pensando en elles, me gustaría si nos 
pudieran comparTr un poquito sobre cuando 
mencionaron la persona nunca es el problema. 
Creo que eso sería muy valioso, que pudieran 
comparTrnos, desde su perspecTva, a qué nos 
referimos con esto. 
 
Carolina Letelier: Bueno esa es una...  
Ítalo Latorre: Disculpa, voy a estar sin cámara un 
segundo, pero Caro, ¿puedes ir respondiendo? 
Estoy escuchando.  
 
Carolina Letelier: Es una de las ideas principales 
que sosTenen todo el andamiaje, que son las 
prácTcas narraTvas, la teoría y la prácTca de la 
narraTva, porque esta idea que aparece como 
tan simple, aparentemente, es una idea que 
realmente está subvirTendo 350 años de un 
discurso hegemónico que va en la dirección 
completamente contraria, que es decir que la 
persona es el problema, que es la comprensión 
estructuralista de la idenTdad que pone al 
interior de la persona de disTntas maneras. 
Puede ser como que hay una estructura, que 
hay una naturaleza humana, o que hay un 
aparato psíquico, o que hay diferentes 
definiciones o comprensiones que ponen algún 
Tpo como de determinante y una explicación 
que internaliza y individualiza en la persona su 
forma de proceder en el mundo. Entonces, que 
a parTr de eso, que está internalizado, se explica 
por qué está haciendo lo que está haciendo de 
esa manera, o doliendo, o respondiendo de la 
manera en que lo está haciendo. Y esto, como 
pone en relación a las personas, con los 
problemas. La persona está en relación con el 
alcohol, por ejemplo, de una manera que está 
siendo problemáTca, pero no es que sea 
alcohólica, que eso lo consTtuya, ¿no?  

 
Sino que estamos en relación con, bueno, con 
disTntas, de lo que se llama o se define como 
problemáTco, con la responsabilidad, con el 
orden, con la soledad, con la sensación de no 
valer, etcétera. 
Entonces, esta manera de comprender, que 
sería una comprensión no estructuralista, sino 
que a parTr de los estados intencionales de la 
persona, eso es lo que a nosotros nos interesa 
hacer visible, el que Tene que ver con los 
compromisos, los valores, los propósitos, los 
sueños, las esperanzas, los principios de vida 
que mueven a las personas. se da vuelta, eso se 
subvierte, y por eso es que también podemos 
pensar en que las personas Tenen una 
experTcia. Hablamos de que las personas son 
expertas en sus vidas, ellas saben por qué les 
duele lo que les duele, o cómo les duele, o de 
dónde viene esta historia, o esta sensación de 
dificultad o de no valer, ¿enTendes? Y no está 
puesta la experTcia en el profesional, que sabe 
aquello que te pasa o lo que está fallido en T.  
David Epstein nos contaba que ellos observaban 
cuando estaban ahí, a fines de los 70s, 80s, 
trabajando, mirando y construyendo, ¿cierto?, 
estas formas de responder, de trabajar. Decía: 
observábamos lo que hacían en psiquiatría, y 
tratábamos de darlo vuelta, ¿no?, y de hacer lo 
contrario. Entonces, si el experto le ponía el 
nombre al problema de la persona es: ¿cómo le 
llamarías tú a esto que tú estás viviendo? Esa es 
una desde la narraTva, ¿no? Cómo nombrarías 
tú esta experiencia que te está siendo dolorosa 
o dilcil, cómo la describirías, qué pasos podrías 
dar, cómo lo evaluarías tú, no cómo lo evalúo yo, 
sino cómo es para T, en tu vida, estar sufriendo 
esto. Así, ¿no? Por eso que es tan radical el 
cambio, el giro que hace, respecto de lo 
hegemónico, de lo que ha venido siendo desde 
hace tantos años, pero no respecto de los 
cientos de años anteriores a estos 350, que las 
cosas se entendían también de otra manera, no 
siempre se ha entendido el dolor humano así.  
 
 



 

 

48 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
No siempre se ha explicado ni se ha tratado de 
esta manera, entonces es más bien un giro pero 
respecto de estos úlTmos 350 años. Eso. 
 
Entrevistadora: Ay perdón, me quedé callada, 
por si Ítalo quisiera mencionar algo.  
 
Ítalo Latorre: No, no.  
 
Entrevistadora: Ok. Ay, Caro, es que yo te 
escuchaba y decía ¡wow! Para nosotres, les 
cuento, es muy importante tenerlos en este 
espacio, porque justamente pensamos que sus 
palabras son muy valiosas para nuestres 
lectores. Y en ese senTdo, en esta conversación 
podemos entender sus miradas y, acerca de lo 
que nos han hablado también de otras personas 
que ustedes han traducido, y que esto es como 
algo de muchas personas, enTendo. Y entender 
esta parte del dolor como  logro colecTvo, como 
una expresión de que algo importante ha sido 
transgredido y de colecTvizar, creo que es algo 
en lo que hacen mucho énfasis. Y también 
mencionaron, bueno, ahorita esta parte que nos 
acaba de comparTr Caro, que es muy poderoso 
de la persona nunca es el problema. O sea, la 
primera vez que yo lo escuché, dije: wow, ¿no? 
Y poco a poco lo he entendido cada vez más, 
ahorita lo enTendo un poco más. Y también hay 
algo que mencionaron sobre honrar la sabiduría 
implícita de ese dolor, cuando estamos 
hablando del dolor, y en ese senTdo, me 
gustaría preguntarles, si pudieran dejar un 
mensaje a nuestros lectores de la revista sobre 
cómo honrar la sabiduría de su dolor, ¿qué les 
dirían? 
 
Carolina Letelier: Sobre cómo, yo pienso que 
honrar la sabiduría, honrarlo como sabiduría, es 
justamente cómo hacer visible que hay una 
sabiduría, primero que nada como que implica 
un reconocimiento de la existencia de esa 
sabiduría, lo contrario a la descalificación de esa 
sabiduría.  
 

 
Lo digo en ese senTdo, es un reconocimiento de 
que ahí hay un saber, que ahí hay este 
discernimiento, y ya el reconocimiento de ese 
saber, la valoración de ese saber, el respeto de 
ese saber, me parece que es un acto de jusTcia 
y dignidad como algo mínimo, porque a las 
personas muchas veces se les descalifica en eso. 
Se devalúa, se burla, y eso es, para mí, ya es un 
acto de injusTcia. Esa deslegiTmación del propio 
saber, como que hay un saber superior que 
debiera como darle el permiso o la aprobación 
o la cerTficación de que corresponde o no 
corresponde. Entonces, lo primero es eso, como 
que ese reconocimiento ya es un acto de 
respeto, de valoración, de un saber. Y esto me 
parece fundamental, porque reconocer ese 
saber no es como una cuesTón pequeña, ¿no? 
Como que digo, ah esta frase, sino que 
reconocer ese saber, es reconocer una historia 
también. Reconocer y valorar una historia, 
porque ese saber ha sido construido en una 
historia que además es una historia situada, es 
una historia con otros, con otres, a lo largo del 
Tempo, entonces, es cómo, ¿cómo se dice? Sí, 
como una valoración a la persona en toda su 
complejidad y en toda su dignidad, como ser 
humano, como una cuesTón básica. 
 
Ítalo Latorre: Sí, a mí me gusta la palabra 
sabiduría, también, en lugar de conocimientos, 
por ejemplo, estas son disTnciones que no son 
tan importantes tampoco, no son disTnciones 
como radicales, pero sabiduría, siempre se 
habla de la sabiduría asociada, por ejemplo, a la 
sabiduría ancestral o de pueblos ancestrales o 
de lo viejos, de las personas grandes o mayores, 
no sé cómo le dicen en México, asociado como 
a la experiencia del vivir, a la acumulación de 
saberes que han tenido un terreno donde ser 
habitado en la experiencia misma como que 
Tene que ver con el vivir y entonces todas las 
personas tenemos sabiduría, en tanto todas las 
personas hemos vivido nuestras vidas hasta 
donde las hemos vivido.  
 



 

 

49 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Y entonces honrar la sabiduría de la infancia, 
honrar la sabiduría del dolor, honrar la sabiduría 
de las personas en relación a los problemas a los 
cuales están respondiendo, me parece que 
implica un acto de curiosidad radical en torno a 
cómo la persona o las personas han vivido sus 
vidas. Entonces, en lugar de buscar soluciones, 
o dar consejos, o decir cómo hay que vivir la 
vida, o cómo es la forma correcta, normal, 
esperable, adecuada, etcétera.  
Es decir, ¿qué sabes de lo que has vivido? Es 
como volverse curioso, o volver la curiosidad a 
lo que las personas han acumulado en lo que 
han vivido. Y aquí hay una disTnción que sí, para 
mí, es importante, que Tene que ver con la 
cultura de la solución, que esto no Tene que ver 
con lo que las personas han tratado o han 
abrazado como soluciones para responder a sus 
vidas, ¿sí? 
Hoy día estamos viendo cómo muchos dolores y 
mucha sabiduría de las personas, en torno, por 
ejemplo, a la injusTcia y a la inequidad, está 
siendo capturados por soluciones neofascistas, 
entonces, ir a ser curioso de la sabiduría de las 
personas no sería ir a preguntarles: “¿por qué 
ahora eres neofascista? Qué interesante, me 
voy a volver neofascista igual que tú”, sino 
entender qué es lo que el neofascismo aquí está 
respondiendo de la sabiduría de la persona. O 
sea, si el neofascismo sabe algo, es escuchar el 
dolor de las personas, pero secuestrarlo y darles 
soluciones que ofrecen como magia, y cambios 
irreales, son cosas falsas básicamente, pero por 
que de alguna forma, pueden escuchar que hay 
un dolor, y que ese dolor son las personas 
protestando, denunciando, diciendo, hablando, 
expresándose. Esa es la sabiduría. La sabiduría, 
es creo que no es justo, no es justa la inequidad, 
no la solución que te da el neofascismo, ni 
ninguna cosa en todo caso. Cuando nos 
volvemos curiosos de eso, de lo que me parece 
injusto,    por     ejemplo,    entonces    podemos 
 

 
conversar colecTvamente de cuáles son las 
mejores soluciones, para que el neofacismo de 
hecho, no siga secuestrando las respuestas a 
esos dolores. Pero en el coTdiano diría que Tene 
que ver con eso, con volvernos curiosos de esa, 
las personas somos expertas en nuestras vidas, 
Tene que ver con esa premisa y convicción de la 
prácTca narraTva también. Eso. 
 
Entrevistadora: ¡Muchísimas gracias! Me da 
mucho senTmiento escucharlos porque es una 
mirada que genuinamente, y se los digo de todo 
corazón, vale mucho la pena escucharles, les 
agradezco con todo el corazón, me siento muy 
honrada de haberles escuchado y les 
agradecemos profundamente por brindarnos 
esta entrevista, muchas gracias por comparTr 
con nosotres sus palabras que son como un 
curita rebelde para nuestros corazones. Muchas 
gracias.  
 
Ítalo Latorre: Qué bonito, gracias. 
 
Carolina Letelier: Muchas gracias Estrella, que 
estés muy bien. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 


