


 
 
 
 

D.R. © Universidad Nacional Autónoma de México 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala Av. 

de los Barrios No. 1, Los Reyes Iztacala 
C.P. 54090, Tlalnepantla, Edo. de México 

 
 

Copyright: © 2026 Revista de Divulgación Crisis y Retos en la Familia y Pareja Esta es una 
revista de acceso abierto distribuida bajo los términos de la licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial-Compartirigual 4.0 Internacional, por lo que su contenido gráfico 
y escrito se puede compartir, copiar y redistribuir total o parcialmente sin necesidad de permiso 
expreso de sus creadores con la única condición de que no se puede usar con fines directamente 
comerciales y los términos legales de cualquier trabajo derivado deben ser los mismos que se 
expresan en la presente declaración. La única condición es que se cite la fuente con referencia a 
la Revista y a sus creadores. 
 
Revista indexada en: ROAD, Directorio Latindex, Latinrev, BASE, Portal de revistas de la 
UNAM 
 

Las imágenes de las secciones y cubiertas de los manuscritos de la revista fueron cortesia de 
Pixabay y Pexels 

 
DOI: https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026  

 

REVISTA DE DIVULGACIÓN CRISIS Y RETOS EN LA FAMILIA Y PAREJA, Año 8, No.1, 
enero-junio 2026, es una publicación semestral editada por la Universidad Nacional Autónoma de 
México, Ciudad Universitaria, Alcaldía Coyoacán, C.P. 04510, Ciudad de México, a través de la 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala, Grupo de Investigación en Procesos Psicológicos y 
Sociales (GIPPS) y Residencia en Terapia Familiar, Avenida de los Barrios No 1, Los Reyes 
Iztacala, Tlalnepantla, C.P. 54090, Estado de México, México, Tel. 56231333 ext. 39855, 
https://cuved.unam.mx/revistas/index.php/RRDCR/index, revistaredes.unam@gmail.com. Editor 
responsable: Dr. Ricardo Sánchez-Medina. Certificado de Reserva de Derechos de Autor número: 
04-2022-071315295100-102, ISSN: 2992-8214, ambos otorgados por el Instituto Nacional del 
Derecho de Autor. Responsable de la última actualización de este número, Dr. Ricardo Sánchez-
Medina, Avenida de los Barrios No 1, Los Reyes Iztacala, Tlalnepantla, C.P. 54090, Estado de 
México, México fecha de la última modificación, 5 de enero de 2026. 
El contenido de los artículos es responsabilidad de los autores y no refleja el punto de vista de los 
árbitros, del Editor o de la UNAM. 
Se autoriza la reproducción total o parcial de los textos aquí publicados siempre y cuando se cite 
la fuente completa y la dirección electrónica de la publicación.  

    

    

https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026


    

DIRECTORIO 

EDITOR GENERAL 
Dr. RICARDO SÁNCHEZ MEDINA 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO 
 

EDITORA ASOCIADA 
MTRA. OFELIA DESATNIK MIECHIMSKY 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO 
 

EDITORES EJECUTIVOS 
DRA. CONSUELO RUBI ROSALES PIÑA 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
Dr. DAVID JAVIER ENRÍQUEZ-NEGRETE 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
DRA. ESPERANZA GUARNEROS-REYES 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO 
 

EDITORES TÉCNICOS 
MTRA. DULCE MARÍA VELASCO HERNÁNDEZ 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
LIC. MARIA DE LOS ANGELES ESTRADA-MARTINEZ 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
DRA. MAURA ZÚÑIGA RODRÍGUEZ 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO 
 

CONSEJO EDITORIAL 
DRA. ANALIA VERÓNICA LOSADA 

UNIVERSIDAD DE FLORES | ARGENTINA 
DR. ARTURO SILVA-RODRÍGUEZ 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
MTRA. BLANCA DELIA ARIAS GARCÍA 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
DR. ENRIQUE BERRA-RUIZ 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE BAJA CALIFORNIA, ESCUELA DE CIENCIAS DE LA SALUD | MÉXICO 
DR. FRANCISCO JAVIER ROSAS SANTIAGO 
UNIVERSIDAD VERACRUZANA | MÉXICO 

DR. JUAN CARLOS PLASCENCIA DE LA TORRE 
UNIVERSIDAD de GUADALAJARA-CUALTOS | MÉXICO 

DRA. LAURA EDITH PÉREZ LABORDE 
UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  

DRA. SANDRA MUÑOZ-MALDONADO 
UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO 

DRA. SILVIA SUSANA ROBLES MONTIJO 
UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA  DE  MÉXICO,  FES-IZTACALA  |  MÉXICO   

DR. VÍCTOR RODRÍGUEZ PÉREZ 
CENTRO NACIONAL PARA LA PREVENCIÓN Y EL CONTROL DEL VIH Y EL SIDA, CENSIDA | MÉXICO



    

COMITÉ EDITORIAL 
DR. ALEXIS IBARRA MARTÍNEZ 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
MTRA. ANA MAGDALENA OLGUÍN ÁNGELES 

INSTITUTO POLITÉCNICO NACIONAL, CICS SANTO TOMÁS | MÉXICO  
DRA. EDITH FLORES PÉREZ 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA METROPOLITANA XOCHIMILCO  | MÉXICO  
MTRA. FABIOLA INÉS ARELLANO JIMÉNEZ 

TERAPEUTA FAMILIAR SISTÉMICA  
DRA. GEORGINA CASTILLO CASTAÑEDA 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NAYARIT | MÉXICO 
DRA. IRIS XÓCHITL GALICIA MOYEDA 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
MTRO. JOSÉ RAFAEL ALVARADO NAVARRO 

BITÁCORA SOCIAL | MÉXICO  
MTRA. JUANA INÉS SOTO MIRANDA 

CENTRO INTEGRAL DE SALUD MENTAL, SSA | MÉXICO  
DRA. JULIETA MARMO 

UNIVERSIDAD DE FLORES | ARGENTINA 
MTRA. LÍA LOURDES MÁRQUEZ PÉREZ 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NAYARIT | MÉXICO  
MTRA. LIGIA ESTHER TORRES BURGOS 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO  
DRA. LUCÍA PÉREZ SÁNCHEZ  

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NAYARIT | MÉXICO 
DRA. MARCELA RÁBAGO DE ÁVILA 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NAYARIT | MÉXICO 
DRA. MARLA NAIVÍ TOIBER RODRÍGUEZ 

CLÍNICA ESPECIALIZADA CONDESA, SSA | MÉXICO  
DRA. NÉLIDA PADILLA-GÁMEZ 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO 
LIC. OSCAR GIOVANNI BALDERAS TREJO   

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES IZTACALA | MÉXICO   
DR. OSCAR IVÁN NEGRETE-RODRÍGUEZ 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA  |  MÉXICO   
DRA. PATRICIA COVARRUBIAS PAPAHIU 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | MÉXICO   
MTRO. RODRIGO MURGUÍA RODRÍGUEZ 

INSTITUTO TECNOLÓGICO Y DE ESTUDIOS SUPERIORES DE MONTERREY, ITESM | MÉXICO 



    

DR. OSCAR IVÁN NEGRETE-RODRÍGUEZ 
UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA  |  

MÉXICO   
DRA. PATRICIA COVARRUBIAS PAPAHIU 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO, FES-IZTACALA | 
MÉXICO   

MTRO. RODRIGO MURGUÍA RODRÍGUEZ 
INSTITUTO TECNOLÓGICO Y DE ESTUDIOS SUPERIORES DE MONTERREY, ITESM | 

MÉXICO  
DRA. XOLYANETZIN MONTERO PARDO 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE SINALOA | MÉXICO 
MTRA. YU HING VALERIA CHUEY ROSAS 

FUNDACIÓN SALOMON KOZOLCHYK YOUTH | MÉXICO



  

 

  

  

 

  

  

 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 

 
 
ANÁLISIS 
 
 NUEVOS HOGARES, NUEVOS DESAFÍOS 
¿ES POSIBLE INTEGRAR FAMILIAS?  

Lic. Carina Mansour 
Universidad de Flores (UFLO), Argentina 

. 
 
 
 
 
 

ANÁLISIS 
 
¿HAN MUERTO LOS MONSTRUOS DEL 
MACHISMO Y LA VIOLENCIA O SOLO 
HAN CAMBIADO DE MÁSCARA? 

Dr. Francisco Javier Robles Ojeda 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala, UNAM.   

. 
 
 

 
 ANÁLISIS 
 
DEEPFAKES ¿CUÁLES SON SUS  
IMPLICACIONES SOCIALES Y 
PSICOLÓGICAS COMO NUEVAS FORMAS 
DE DESINFORMACIÓN? 

Lic. Rodrigo Daniel Medrano Figueroa 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala, UNAM 

 
 
 
 
 
 
 
 

CONTENIDO 

13 

17 

23 



  

 

  

  

 

  

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
  

E
ENTREVISTA 
 
HONRAR LA SABIDURÍA DEL DOLOR 
 Carolina Letelier Astorga e Ítalo Latorre Gentoso 

Pranas Chile 
Realizada: 9 de septiembre de 2025 

Por: Lic. Dulce Estrella Ramírez García.  
 

 
 

 

ESTUDIO DE CASO 
 
¿CÓMO VIVE UNA ADOLESCENTE LAS  
RESPUESTAS DE SU FAMILIA AL RELATAR UN 
ABUSO SEXUAL? 

 Mtra. Araceli Castellanos Aceves 
Instituto de Innovación en Psicoterapia Sistémica 

 
 
 
 

RECOMENDACIONES 
 
¿EL PSICÓLOGO PUEDE SER UN  
SUPERHÉROE DE LA SALUD MENTAL? 

Dra. Oralia Espinoza Montiel 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala, UNAM 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

CONTENIDO 

30 

50 

55 



  

 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 RECOMENDACIONES 
 
SEIS CONSEJOS PARA FAMILIAS CON 
HIJOS CON DISCAPACIDAD 
INTELECTUAL: ¿CÓMO FORTALECER EL 
BIENESTAR FAMILIAR? 

Dra. Gandhi Isabel Peralta Corona y Lic. Paola 
Judith Valenzuela Martínez  

Universidad Autónoma de Sinaloa. 
 

61 

CONTENIDO 



   

Transformaciones y vulnerabilidades: Psicología 
frente a los retos del mundo actual  

PRESENTACIÓN DEL NÚMERO 

 

 
 

 
vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
La Revista de Divulgación Crisis y Retos en la 
Familia y Pareja, publicación de la 
Universidad Nacional Autónoma de México, 
impulsada por el Grupo de Investigación en 
Procesos Psicológicos y Sociales (GIPPS) y la 
Residencia en Terapia Familiar del 
Programa de Maestría en Psicología de la 
FES Iztacala presenta aquí una nueva 
edición.  
Comparte aquí la continuidad de su 
propósito central acercando a la comunidad 
académica y al público general los avances 
más recientes en la producción científica y 
tecnológica dentro de la psicología, las 
ciencias sociales, las ciencias de la salud y 
las humanidades, promoviendo una 
perspectiva transdisciplinaria que favorezca 
la comprensión integral de los procesos 
familiares. 
 
 
 
 
 

 
El número en curso, denominado 
TRANSFORMACIONES Y VULNERABILI-
DADES: PSICOLOGÍA FRENTE A LOS RETOS 
DEL MUNDO ACTUAL nutre al lector de 
información rigurosa y accesible sobre 
desafíos sociales, psicológicos y de salud, 
sustentada en investigación aplicada y en la 
experiencia profesional. Con ello, coloca 
sobre el tapete recursos, alternativas y 
caminos de acción ante situaciones que 
afecten el bienestar individual, familiar o 
comunitario en el marco de un mundo 
cambiante con aceleraciones de las 
transformaciones de los grupos primarios 
acentuadas en el contexto del siglo en 
curso. 
Hacia el inicio del número, dentro de la 
sección análisis, la Lic. Carina Mansour 
interpela las conformaciones y posibles 
fusiones familiares en el marco del artículo 
"Nuevos hogares, nuevos desafíos: ¿Es 
posible integrar familias?", con el propósito 
contribuir a la construcción de las nuevas 
familias. La autora sostiene que, a pesar de 
los distractores sociales y paradigmas 
posmodernos, la familia sigue siendo un 
terreno esencial para el desarrollo de sus 
integrantes y los vínculos que los unen. Los 
cambios sociales y culturales han redefinido 
el  concepto  de  familia,  trascendiendo   el 
 
 
 

8 



 

modelo tradicional y patriarcal. El modelo 
actual de heterogeneidad familiar, puede 
incluir estructuras monoparentales, 
ensambladas, o con diversas uniones y 
diferentes conformaciones; todas ellas son 
consideradas familias. La familia es 
postulada aquí como crucial ya que es el 
ámbito donde el individuo adquiere el 
criterio diferenciador entre la esfera 
privada y la pública, esencial para la 
formación de la personalidad. Las familias 
ensambladas que pueden devenir de 
separaciones y divorcios se componen 
después de que al menos uno de sus 
miembros sufre una pérdida.  
Los vínculos como estructuras complejas 
que forjan desde una perspectiva bio-psico-
social y están históricamente determinados 
por experiencias previas. La reconstrucción 
familiar es viable si los lazos son afectivos y 
duraderos. Finalmente, el conflicto, aunque 
genere crisis, no debe ser visto solo como 
nocivo, ya que puede convertirse en una 
oportunidad de crecimiento, integración y 
estímulo a la creatividad. Ensamblar 
familias es posible si los adultos 
responsables logran una organización y 
reestructuración de roles y recursos 
emocionales, fomentando la empatía para 
propiciar una mayor calidad de vida 
familiar. 
El Dr. Francisco Javier Robles Ojeda 
interpela en su título a través de ¿Han 
muerto los monstruos del machismo y la 
violencia o solo han cambiado de máscara? 
El artículo explora cómo el machismo, lejos 
de desaparecer, ha adoptado nuevas 
formas que se insertan en dinámicas 
cotidianas, discursos aparentemente 
modernos y comportamientos digitalmente 
mediados. Aunque las expresiones 
tradicionales de dominio masculino 
parecen haber quedado atrás, el análisis 
evidencia que persisten prácticas que 
reproducen desigualdades de género, como 

los micromachismos manifestados en 
conductas sutiles que exhiben el poder 
masculino y erosionan el bienestar 
emocional de las mujeres. El texto también 
examina la violencia de género 2.0, 
caracterizada por agresiones en entornos 
digitales a modo de difusión no 
consensuada de contenido íntimo, acoso, 
vigilancia o manipulación emocional que 
amplifican el alcance y el impacto del 
machismo mediante la rapidez y 
permanencia de los mensajes en línea.  
Asimismo, se aborda el surgimiento del 
ciberactivismo masculinista, compuesto por 
grupos que reaccionan contra el avance del 
feminismo y reproducen discursos 
antifeministas que legitiman formas 
renovadas de violencia simbólica. Frente a 
estas manifestaciones, el artículo destaca 
nuevas formas como colectivos de hombres 
en revisión crítica, ciberactivismo 
antipatriarcal, redes de apoyo y proyectos 
educativos que buscan transformar las 
relaciones y cuestionar privilegios 
naturalizados. En conjunto, el texto subraya 
la necesidad de identificar estas nuevas 
máscaras del machismo para avanzar hacia 
una convivencia más equitativa, consciente 
y corresponsable en el siglo XXI. 
Deepfakes: ¿Cuáles son sus implicancias 
sociales y psicológicas como nuevas formas 
de desinformación? de Rodrigo Daniel 
Medrano Figueroa analiza el fenómeno y 
envergadura de los deepfakes como una de 
las formas más sofisticadas y preocupantes 
de desinformación contemporánea. Estas 
imágenes, videos y audios generados con 
Inteligencia Artificial logran imitar rostros, 
voces y movimientos con gran realismo, 
dificultando su detección y ampliando su 
potencial de daño. Aunque la tecnología 
tiene aplicaciones creativas, su uso 
malicioso ha crecido aceleradamente 
gracias a la facilidad de acceso a 
herramientas de generación de contenido 

9 



 

sintético. Entre sus impactos más 
relevantes se encuentra el deterioro de la 
confianza pública, la manipulación política, 
el ciberacoso y la creación de deepnudes, 
que vulneran gravemente la privacidad y 
afectan de forma desproporcionada a 
mujeres. El texto destaca también las 
consecuencias emocionales y psicológicas 
de estas prácticas, que pueden generar 
ansiedad, daño reputacional, conflictos 
familiares y laborales, así como una 
profunda sensación de vulnerabilidad. La 
falta de alfabetización digital y de marcos 
jurídicos actualizados agrava esta 
problemática. La obra va más allá de 
fenómenos de corte descriptivo, siendo que 
el artículo propone tres líneas de defensa: 
fortalecer el pensamiento crítico y la 
verificación de información; promover 
apoyo emocional y asesoría legal para las 
víctimas; y exigir regulaciones que obliguen 
a las plataformas digitales a detectar y 
eliminar deepfakes maliciosos. Se subraya 
que la prevención y la responsabilidad 
como claves para enfrentar este desafío 
creciente. 
Lic. Dulce Estrella Ramírez García lleva 
adelante una entrevista a los Lic. Carolina 
Letelier Astorga y Lic. Ítalo Latorre Gentoso 
titulada Honrar la sabiduría del dolor. La 
entrevista a los integrantes de Pranas Chile, 
reconocidos referentes de las prácticas 
narrativas en América Latina, propone una 
mirada profundamente humana y política 
sobre el dolor. Desde una perspectiva 
relacional, los autores cuestionan la 
tendencia social a ocultar o silenciar el 
sufrimiento, entendiendo que no se trata 
de un problema individual, sino de una 
señal de que algo valioso ha sido vulnerado. 
El dolor, afirman, es una manifestación 
legítima y necesaria, un indicador ético que 
revela lo que importa y que, lejos de 
reducirse a un malestar personal, 
constituye un fenómeno colectivo que 

emerge y se sostiene en las relaciones. A lo 
largo del diálogo, Latorre y Letelier invitan a 
reconsiderar la manera en que se 
acompaña el dolor propio y el de otros, 
promoviendo un enfoque basado en la 
resonancia, la ternura y la responsabilidad 
compartida. Nombrar el dolor se constituye 
como un acto de resistencia frente a 
estructuras que buscan desactivarlo o 
individualizarlo. Esta conceptualización lo 
convierte en un logro colectivo, una forma 
de protesta que denuncia vulneraciones y 
afirma la dignidad de las experiencias 
humanas. La entrevista invita a reflexionar 
sobre el lugar del dolor en la vida social, 
resaltando su potencia transformadora y su 
capacidad para generar vínculos, 
comprensión y acción ética. 
Mediante un estudio de caso titulado 
¿Cómo vive una adolescente las respuestas 
de su familia al relatar un abuso sexual? de 
la Mtra. Araceli Castellanos Aceves que 
emplea un enfoque cualitativo 
fenomenológico con un alcance 
exploratorio, se profundiza en las 
dimensiones emocionales y relacionales 
que surgen tras la revelación del Abuso 
Sexual Infantil (ASI). La adolescencia es un 
periodo crucial para reinterpretar vivencias 
y la necesidad de contar con apoyo. Este 
estudio de caso único se organiza en tres 
momentos: antecedentes, el acto de la 
revelación y las consecuencias familiares. La 
revelación es uno de los momentos más 
difíciles debido al miedo a no ser creído, a 
ser culpado y a exponer tensiones 
familiares, que a menudo se sostienen 
desde el silencio. En el caso de estudio la 
revelación fue progresiva, comenzando con 
su hermano por mensaje de texto, pues 
sentía asfixia por guardar el secreto. 
Las respuestas familiares fueron diversas, 
incluyendo minimización y rechazo, en 
otros miembros apoyo afectivo, validación 
de sus sentimientos y rechazo al agresor. La 

10 



 

revelación tuvo consecuencias complejas, 
incluyendo rupturas relacionales y un 
proceso de duelo por la separación del 
agresor, pero también fortaleció el apoyo 
del padre y del hermano. La crisis de 
develación debe resolverse en un marco de 
afecto y comprensión, ayudando a sanar y 
disminuyendo el dolor que se atraviesa.  
En el marco de recomendaciones ¿El 
psicólogo puede ser un héroe de la salud 
mental? de la Dra. Oralia Espinoza Montiel 
emplea la metáfora del superhéroe para 
describir la labor del psicólogo clínico. Un 
superhéroe, en este contexto, es un 
profesional con formación científica que 
utiliza sus conocimientos y habilidades 
terapéuticas como superpoderes para 
vencer a los supervillanos de la salud mental 
como pensamientos disfuncionales, 
rumiaciones, culpas y vergüenzas. Estos 
superpoderes se traducen en competencias 
profesionales, incluyendo la formación 
teórica-metodológica, la empatía clínica, la 
escucha activa, la observación conductual y 
la sensibilidad al dolor humano. El psicólogo 
clínico debe guiarse por principios éticos 
como el respeto, la responsabilidad y la 
humildad. Se subraya que la eficacia del 
proceso requiere la participación activa y 
corresponsabilidad del consultante. 
La Dra. Gandhi Isabel Peralta Corona y la Lic. 
Paola Judith Valenzuela Martínez en la 
recomendación Seis consejos para familias 
con hijos con discapacidad intelectual: 
¿cómo fortalecer el bienestar familiar? 
postulan los desafíos y oportunidades que 
enfrentan las familias cuando reciben un 
diagnóstico de discapacidad intelectual en 
uno de sus hijos, destacando que la manera 
en que afrontan esta experiencia influye 
directamente en el bienestar emocional, la 
dinámica relacional y la calidad de vida de 
todos sus integrantes. El texto propone seis 
recomendaciones prácticas orientadas a 
fortalecer la convivencia familiar: mantener 

una comunicación abierta y sin silencios que 
generen incertidumbre; distribuir 
equitativamente las tareas de cuidado para 
evitar sobrecarga en un solo miembro; 
promover un lenguaje respetuoso que 
valore la dignidad y autoestima de niñas, 
niños y adolescentes con discapacidad; 
priorizar el autocuidado de quien asume el 
rol de cuidador principal; buscar redes de 
apoyo comunitario, escolar y profesional; y 
reconocer los pequeños logros cotidianos, 
fundamentales para la motivación y el 
desarrollo emocional. Se destaca que el 
entorno familiar es un factor decisivo en la 
resiliencia, autonomía y bienestar de los 
niños con discapacidad intelectual. 
Asimismo, se enfatiza la importancia de 
comprender a la familia como un sistema 
interconectado que requiere 
acompañamiento integral.  Se recomienda 
fuertemente fortalecer la comunicación, la 
colaboración y la validación emocional 
como vía efectiva para construir hogares 
más inclusivos, equilibrados y 
esperanzadores. 
Los trabajos que conforman este número 
convergen en una preocupación 
compartida por comprender la vida 
relacional en sus múltiples expresiones y 
por visibilizar los desafíos contemporáneos 
que atraviesan a las familias. Los artículos 
abordan problemáticas diversas como 
transformaciones familiares, nuevas 
manifestaciones del machismo, efectos de 
la desinformación digital, lugar del dolor, 
respuestas ante la develación del abuso 
sexual infantil y el acompañamiento a 
familias con hijos con discapacidad 
intelectual, siendo que todos ellos señalan 
la centralidad de los vínculos como eje 
estructurante del bienestar humano. En sus 
distintas aproximaciones, se destaca que los 
lazos afectivos, el sostén y la comunicación 
respetuosa a modo de condiciones 
fundamentales para enfrentar situaciones 

11 



 

de crisis y para promover procesos de 
reparación y crecimiento. 
A lo largo de los textos se reconoce también 
el valor del cuidado como práctica ética, 
situada y profundamente relacional. Cuidar 
no se presenta como un acto individual, 
sino como un compromiso que interpela a 
la familia, a las instituciones y a la sociedad 
en su conjunto. Ya sea al reorganizar nuevas 
configuraciones familiares, al acompañar 
experiencias de dolor, al responder ante las 
violencias de género o al sostener a quienes 
ejercen tareas de cuidado cotidiano, los 
autores de este número subrayan que el 
bienestar surge de la corresponsabilidad y 
del reconocimiento de la vulnerabilidad 
humana como condición compartida. 
Otro de los hilos que articulan este número 
es la mirada crítica hacia fenómenos 
sociales emergentes. Los artículos invitan a 
cuestionar paradigmas arraigados y a 
reconocer que las transformaciones 
culturales exigen nuevas formas de 
comprender la convivencia, la intimidad, el 
uso de la tecnología y los modos en que se 
ejerce el poder. En este sentido, la reflexión 
adquiere un carácter urgente, ya que 
permite desnaturalizar prácticas nocivas, 
identificar sus efectos y proponer 
alternativas más equitativas, cuidadas y 
respetuosas. 
Los textos coinciden en mostrar que, aun en 
escenarios de conflicto, dolor o 
incertidumbre, existe un horizonte de 
posibilidad. La resiliencia, la agencia y la 
construcción de apoyos significativos 
emergen como claves para reconfigurar 
experiencias difíciles y avanzar hacia 
relaciones más justas y amorosas. Este 

número, en su conjunto, ofrece un mapa 
plural de miradas que, lejos de clausurar 
discusiones, invita a abrir preguntas y a 
sostener un diálogo interdisciplinario que 
contribuya a comprender, acompañar y 
transformar las realidades en pos de un 
mundo mejor. 
Comprometida con el trabajo 
interprofesional su aporte enriquece el 
diálogo entre especialistas y como parte de 
su misión, la Revista de Divulgación Crisis y 
Retos en la Familia y Pareja aspira a 
fomentar el desarrollo del conocimiento 
transdisciplinario y ofrecer herramientas 
informativas válidas, claras y útiles para 
profesionales, estudiantes y público 
interesado. En el número actual 
TRANSFORMACIONES Y 
VULNERABILIDADES: PSICOLOGÍA FRENTE A 
LOS RETOS DEL MUNDO ACTUAL, a través 
de los artículos que lo componen se orienta 
tanto sobre los avances científicos actuales 
como sobre las vías de atención y 
recomendaciones disponibles ante diversas 
problemáticas humanas, interpelando al 
lector que pueda llevar el contenido de los 
textos a su práctica profesional. 
 

Dra. Analia Veronica Losada, 
Universidad de Flores 

Integrante del consejo editorial 

 
 
 
 
 

 
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.660.8-12 

 

12 



 

h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.639.13-16 

NUEVOS HOGARES, NUEVOS DESAFÍOS: ¿ES POSIBLE 
INTEGRAR FAMILIAS?  

 

 
Universidad de Flores (UFLO), Argentina 

 

 Resumen 
 

 

 
Licenciada en Ciencias para la 
Familia en la Universidad Austral. 
Counselor. Psicóloga Social. 
Especialista en Familia. 
Correo electrónico: 
carinamansour@gmail.com  

 
 
 
Recibido: 06 de abril de 2025 
Aceptado: 10 de noviembre de 2025 

 

Cita recomendada: 

Mansour, C. (2026). Nuevos hogares, nuevos desaHos: ¿Es 
posible integrar familias? Revista de Divulgación Crisis y Retos 
en la Familia y Pareja, 8(1), 13-16. 
h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.639.13-16  

 

 

El presente trabajo @ene por 
finalidad realizar un aporte a la 
construcción de las nuevas familias, 
dado que, si bien son muchos los 
distractores sociales y paradigmas 
por los que nos vemos afectados 
como sociedad, la familia sigue 
siendo un terreno fér@l en que se van 
a desarrollar sus integrantes y los 
vínculos entre ellos. De acuerdo con 
los parámetros posmodernos, la 
inclusión de la mujer en mundo del 
trabajo, las perspec@vas económicas, 
sociales, culturales, estamos frente a 
muchos planteos que nos atraviesan. 
La integración de familias a 
ensamblar y los vínculos como red, 
son desaLos en que como sociedad 
debemos encarar si, luego de una 
separación y/o divorcio, es posible 
establecer un nuevo núcleo familiar 
que complemente intrínsicamente. 
Al parecer, varios interrogantes 
surgen a la hora de concretar este 
anhelo. Por úl@mo, la familia, grupo, 
(estructura), cuya integración es 
posible en el mundo de hoy, si se 
@ene en cuenta una serie de valores 
que se acuerda sostener y compar@r. 
 
Palabras clave: familia, esamble, 
vínculos, conflicto. 

 

A N Á L I S I S 

Lic. Carina Mansour 

mailto:carinamansour@gmail.com
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.639.13-16


 

 

14 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
 

FAMILIA 
Los cambios sociales, económicos y culturales 
han hecho que el concepto de familia se 
redefina. La familia tradicional, patriarcal deja 
de ser el único Upo de organización posible. Los 
modelos familiares han ido variando de manera 
sustancial en el nuevo siglo, tal como lo señala 
el texto de DonaU (2004), “…ante la creciente 
variabilidad de formas familiares, el declinar de 
una representación dominante de familia no 
indica la desaparición de la familia, sino estamos 
ante un proceso sociocultural de re-
diferenciacion de la familia a través del cual 
emerge una confrontación entre diversas 
representaciones” (p. 20) 

Según los disUntos contextos sociales en 
los que nos encontramos inmersos como 
sociedad y como seres individuales, se hace 
necesario apostar a los vínculos que conforman 
la familia y es interesante considerar las nuevas 
estructuras.  

Marmo y Losada (2020) expresan que: 
“más allá de las múlUples 
transformaciones que ha recibido la 
familia en su historia, es innegable su 
poder y su valor. La sociedad requiere 
que la familia conUnue aportando 
miembros, los eduque, les otorgue 
herramientas para su desarrollo e 
inserción laboral y a su vez que los 
adultos trabajen para obtener sus 
propios recursos que posibiliten la 
mantención de sus congéneres. Ello es 
posible por la afecUvidad, el amor, los 
valores  y  los  misceláneos  senUmientos  

 
que se desarrollan entre los integrantes 
del grupo familiar. Monoparentales, 
ensambladas, con hijos provenientes de 
otro vientre materno, con diferentes 
elecciones sexuales, con varios divorcios 
y nuevas uniones, niños a cargo de sus 
abuelos, padres ausentes pero presentes 
en la vida de otros niños que no son sus 
propios hijos, hermanos que no se 
hablan y cuñados que son como 
hermanos, convivientes con suegros, 
con hijos, sin hijos. Todas son familias. La 
complejidad en la que se desarrolla la 
vida coUdiana imperante en este siglo no 
deja escapar a las familias y ofrece 
heterogeneidad familiar” (p 26-27). 
En esta línea, según DonaU (2004), “…la 

familia como relación entre público y privado. La 
familia es el ámbito en el que el individuo 
adquiere criterio diferenciador entre la esfera 
privada y la esfera pública de la existencia. Este 
criterio es esencial para la formación de la 
personalidad, para adquirir un senUdo primario 
de la propia idenUdad, y para aprender a 
relacionarse con otros” (p. 39) 
 
ENSAMBLE 

 
Dentro de este concepto, hay varias 

caracterísUcas para tener en cuenta y es 
menester abordarlas, dado que, con el aumento 
de separaciones y divorcios de las úlUmas 
décadas, se ha observado un incremento 
notable en el número de personas con hijos que 
se vuelven a casar o simplemente conviven en 
pareja luego de la ruptura del vínculo conyugal.  



 

 

15 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Si bien en ArgenUna se las conoce como” 

familias ensambladas” y en México como 
“familias de segunda vuelta”, en la mayoría de 
habla hispana no poseen un nombre específico. 

  Vázquez y González (2019), en su obra 
Ensambladas afirman que “Cuando hablamos 
de familias ensambladas hacemos referencia a 
aquellas familias rejuntadas, religadas, vueltas a 
armarse. Hablamos de piezas que bien pueden 
haber tenido su idenUdad por separado y ahora, 
al revincularse, se descubren en un nuevo 
montaje, en una nueva propuesta. En realidad, 
todas las familias son ensambladas, porque 
todo el organismo familiar, sea como sea, se 
compone de partes muy diferentes que deben 
ubicarse en su rol para comenzar a orquestar” 
(p 15).   

Es decir, que la misma nace después de 
que al menos uno de sus miembros sufre una 
perdida. Así, se suele hablar de familias re-
cons?tuidas, re-compuestas, re-construidas, re-
organizadas, amalgamadas, mixtas, entre otros 
términos.  

Si bien aquí, me sustento en un abordaje 
teórico, lejos nos encontramos de darle un 
nombre a la recomposición familiar para no 
quedar encasillados, y que las alternaUvas de 
formar familia son posibles bajo los parámetros 
que nos convocan como personas desde una 
moral, una comunicación abierta y aserUva, 
escucha atenta, respeto y por supuesto el amor 
que nos une como tal, tarea que como sujetos 
converge en la línea del núcleo primario social. 
 

VÍNCULOS 
 
Los vínculos nos sosUenen, nos ligan, son 

el lazo primario que como personas nos forjan 
en nuestra concepción de sujeto, desde un plus 
bio-psico-social, que comienza desde el 
nacimiento con el primer contacto externo con 
los que nos reciben, padres, cuidadores, etc.  

 

 
Desde la perspecUva de la psicología 

social, el trabajo de Spinatelli (2007) señala que: 
“Es importante destacar que todo 
vínculo con un objeto presente, esta 
influido por las experiencias anteriores, 
que se han tenido con otros objetos. O 
sea que esta históricamente 
determinado. El vínculo es una 
estructura compleja, que incluye un 
sujeto y un objeto, su mutua 
interrelación, con procesos de 
comunicación y aprendizaje. Es 
bicorporal y tripersonal. Toda relación 
sujeto objeto es bidireccional. Pichón 
Riviere considera al sujeto como 
emergente de un sistema vincular, a 
parUr del Inter juego entre necesidad y 
saUsfacción. Conceptualiza este 
interjuego (necesidad/saUsfacción), 
entre sus causas internas y externas que 
operan en la consUtución del sujeto en 
términos de dialécUca entre el sujeto y la 
trama vincular en que las necesidades 
cumplen su desUno vincular 
graUficándose o frustrándose. Esta 
contradicción entre necesidad y 
contradicción se da en el interior del 
sujeto, sin embargo, en tanto y en 
cuanto las fuentes de graUficación se 
encuentran en el exterior, el sujeto se 
relacionará con él, ira en su búsqueda, 
para conseguir dicha saUsfacción. Por lo 
tanto, la necesidad será el fundamento 
moUvacional de toda experiencia de 
contacto con el mundo exterior. 
Fundamento moUvacional de todo 
aprendizaje y todo vinculo” (p 8). 
 
 



 

 

16 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
 
DisUntas caracterísUcas conforman este 

concepto de vínculo. Según Carmona (2010) […] 
“deben ser afecUvos, duraderos, nos ayudan a 
ser mejores y Uenen que influir en la vida” (p 14-
15). Según estas líneas mencionadas, el vínculo 
en la heterogeneidad familiar que muestran 
nuestros pares y la reconstrucción familiar es 
posible. 
 
CONFLICTO 

El conflicto, palabra disrupUva, genera 
crisis en cualquier vínculo y más si lo 
incorporamos en el contexto de familias 
ensambladas, pero no siempre suele ser nocivo, 
si nos encontramos en la vida coUdiana, dado 
que puede ser una oportunidad de crecimiento 
e integración.  

Según Sureda-Camps (2007):  
“El conflicto forma parte de la 
coUdianidad, pero no consUtuye una 
situación “deseable” por razones 
evidentes: se trata de una vivencia no 
grata, que acostumbra a ir acompañada 
de emociones negaUvas como la ira, el 
miedo, la culpa, etc.” […] “el conflicto 
puede ser contemplado como un reto, 
como un esnmulo para nuestra 
creaUvidad. Asimismo, puede significar 
una oportunidad de crecer como 
personas y de profundizar nuestras 
relaciones. Desde esta ópUca se sustenta  

 
que los conflictos pueden gesUonarse de 
forma posiUva, contribuyendo a 
preservar las relaciones-en la medida de 
los posible-y limitando el grado de 
malestar que conllevan las situaciones 
de conflicto. La visión de conflicto como 
oportunidad de crecimiento y de 
cambio, no pretende obviar la desazón 
que implica vivir un conflicto, sino que 
propone centrarse en los aspectos 
posiUvos de este. Desde una ópUca 
posiUva, los conflictos actúan a modo de 
alarma, y nos indican que algo no 
funciona, emplazándonos a buscar 
nuevos recursos con los que afrontar la 
situación generadora de desacuerdo y 
de malestar” (p. 22). 
De acuerdo con la bibliograHa 

considerada para este trabajo, ensamblar 
familias es posible si entre los adultos 
responsables se lleva a cabo una organización o 
reestructuración de recursos emocionales, roles 
y empana. Cada oportunidad posiUva debe ser 
potenciada, asimismo, cada oportunidad 
negaUva debe converUrse en un recurso para 
fomentar la creaUvidad para con los vínculos y 
propiciar una mayor calidad de vida familiar.  
 
 

 

REFERENCIAS 
Carmona, G. (2010). El poder de nuestros vínculos. 

Patris.  
Donati, P. (2004). Manual de sociología de la familia, 

EUNSA.   
Losada, A. V, & Marmo, J. (2019). Manual de psicología 

de la familia. EDUCA.  
Spinatelli, J. S. (2007). 1907-2007. 100 años del 

maestro Enrique Pichón Riviere.  
Sureda-Camps, M. (2007). Como afrontar el divorcio. 

Ed Wolters Kluwer.  
Vázquez, V., & González,  M.A  (2019). Ensambladas. 

Ed. Albatros. 

 



 

h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.640.17-22 

¿HAN MUERTO LOS MONSTRUOS DEL MACHISMO Y LA 
VIOLENCIA O SOLO HAN CAMBIADO DE MÁSCARA? 

 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala, UNAM 

 

 Resumen 
 

 

 
 
 
Ayudante de prefesor de asignatura 
“B” y docente en la División de 
Educación Con;nua de la Facultad de 
Estudios Superiores Iztacala, UNAM. 
Docente a nivel posgrado en la 
Universidad del Valle de México y la 
Universidad de Londres.   
Correo electrónico:  
solucion20@hotmail.com   
 

 
Recibido: 21 de abril de 2025 
Aceptado: 30 de mayo de 2025 

Cita recomendada: 

Robles, F. (2026). ¿Han muerto los monstruos del machismo y la 
violencia o solo han cambiado de máscara? Revista de 
Divulgación Crisis y Retos en la Familia y Pareja, 8(1), 17-22. 
h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.640.17-22  

 
 

Suele creerse que el machismo es un 
fenómeno del pasado, asociado a 
generaciones anteriores y a formas 
evidentes de violencia. Sin embargo, 
este persiste y se adapta al presente 
mediante expresiones más su;les y 
normalizadas. Este arOculo analiza 
cómo nuevas formas de machismo -
como los micromachismos en la vida 
co;diana y la violencia de género en 
entornos digitales— perpetúan 
desigualdades en las relaciones 
entre hombres y mujeres, muchas 
veces disfrazadas de ac;tudes 
modernas o aparentemente 
inofensivas. Se abordan también las 
creencias que contribuyen a su 
invisibilización, así como las 
respuestas sociales emergentes que 
buscan cues;onarlas y 
transformarlas. Al final de este texto, 
se propone una reflexión crí;ca 
sobre las con;nuidades y 
mutaciones del machismo en el siglo 
XXI y se destacan inicia;vas de 
resistencia, como colec;vos de 
hombres en revisión crí;ca y formas 
de ciberac;vismo an;patriarcal, que 
apuntan hacia relaciones más 
equita;vas y conscientes. 
 
Palabras clave:  machismo, 
perspec;va de género, violencia de 
género 
 
 
 
 
 

 

A N Á L I S I S 

Dr. Francisco Javier Robles Ojeda 

mailto:solucion20@hotmail.com
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.640.17-22


 

 

18 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

INTRODUCCIÓN  

Durante décadas, el término 
“machismo” ha estado asociado a figuras 
autoritarias y conductas abiertamente violentas 
que, poco a poco, creímos haber dejado atrás. 
Pensar en un hombre machista evocaba al padre 
severo o al esposo que no dejaba hablar a su 
mujer. Sin embargo, en el mundo 
contemporáneo, muchas de estas formas han 
mutado: se han vuelto más suWles, más 
adaptadas al lenguaje de lo políWcamente 
correcto e incluso, en algunos casos, se 
disfrazan de buenas intenciones. ¿Significa esto 
que el machismo está desapareciendo o, por el 
contrario, que está aprendiendo a camuflarse ya 
sea a través de nuevas formas que pasan 
desapercibidas o nuevos medios por los que se 
transmite? A conWnuación, se reflexionará de 
manera breve acerca de algunas de estas 
transformaciones del machismo en el siglo XXI.   
 
MACHISMO – ANTES Y AHORA 

 
En pleno siglo XXI, se piensa que el 

machismo y la violencia en las relaciones de 
pareja han quedado en el pasado, relegadas a 
una época tan distante como las películas 
clásicas de mediados del siglo XX. En esas 
narraWvas, era común que las mujeres fueran 
representadas como sumisas y abnegadas, y 
que soportaran malos tratos en nombre del 
amor, tanto en el noviazgo como en el 
matrimonio. Sin embargo, ese machismo 
“aparentemente superado” conWnúa presente, 
adoptando  nuevas formas  que, aunque menos  

 
visibles, siguen afectando profundamente las 
relaciones actuales. 

En este senWdo, Magallanes y Bard 
(2017) proponen que, así como los movimientos 
feministas han evolucionado en disWntas olas, 
los movimientos reaccionarios -es decir, las 
respuestas sociales que buscan resisWrse al 
avance del feminismo- también han mutado. 
Desde esta perspecWva, podríamos hablar de 
una primera, segunda y tercera ola de 
machismo, cada una adaptándose a los cambios 
culturales y sociales, pero manteniendo el 
núcleo de la desigualdad y el control sobre las 
mujeres. 

Creer que el machismo ha sido superado 
es, paradójicamente, uno de los mayores 
factores que permite su persistencia. Esta falsa 
sensación de progreso reduce la atención a 
conductas machistas, lo que facilita que nuevas 
formas -más suWles, pero igualmente dañinas— 
pasen inadverWdas y se normalicen, 
reproduciendo así patrones de violencia 
similares a los del machismo tradicional. En ese 
senWdo, De la Torre (2017) refiere que muchas 
adolescentes comparten la creencia de que las 
conductas machistas pertenecen a 
generaciones anteriores, lo que las vuelve más 
vulnerables a reproducir o tolerar estas 
prácWcas sin reconocerlas como tales. Una 
encuesta informal realizada a hombres en la 
Ciudad de México (AcWtudFem, 2015), indagó 
sobre sus percepciones acerca del machismo. 
En sus respuestas se refleja una creencia 
recurrente: “Es un estereoWpo muy marcado, no  



 

 

19 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
creo que sea real, inclusive, actualmente el 
macho mexicano es muy diferente; nada más es 
como ‘nos lo pintaron’ hace mucho Wempo” 
(AcWtudFem, 2015, 02:11). Esta percepción 
puede impedir una reflexión críWca sobre 
aquellas conductas que, aunque no sean 
explícitas o violentas, reproducen 
desigualdades de género bajo el disfraz de 
modernidad. 

 
Por otra parte, Sandoval et al., (2016) 

destacan un fenómeno llamaWvo: muchos 
varones mexicanos no se idenWfican como 
machistas ni jusWficarían actos de violencia 
directa —por ejemplo, golpear a una mujer por 
querer estudiar— pero al mismo Wempo 
reproducen discursos que perpetúan 
estereoWpos de género. Entre estos, se 
encuentra la idea de que “a las mujeres hay que 
cuidarlas” o que “es correcto ayudarles en sus 
labores domésWcas”, expresiones que, aunque 
parecen benevolentes, refuerzan una visión 
paternalista que sigue ubicando a las mujeres en 
un lugar de subordinación. 

 
NUEVAS FORMAS DE MACHISMO  

MICROMACHISMOS  

El término micromachismo fue acuñado 
a finales del siglo XX por el psicólogo Luis Bonino 
para referirse a un amplio espectro de 
conductas suWles, coWdianas y a menudo 
normalizadas, que perpetúan el poder 
masculino en las relaciones. Estas prácWcas, 
aunque  no  siempre   son   evidentes,   generan  

 
malestar, desigualdad y control en la vida de las 
mujeres. Entre ellas se encuentran: evitar 
parWcipar en tareas domésWcas, fingir cercanía 
emocional sin un compromiso real, descalificar 
las opiniones de las mujeres, minimizar sus 
emociones, o jusWficarse constantemente para 
no asumir responsabilidades comparWdas. 

Bonino (2005) señala que estas 
microviolencias -término que también uWliza- se 
diferencian de la violencia lsica en su forma, 
pero no en su fondo. Ambas responden a una 
lógica de poder y control, y aunque los 
micromachismos no dejan marcas visibles, 
erosionan el bienestar emocional y psicológico 
de quienes los viven. Un ejemplo coWdiano es el 
otorgar más Wempo de palabra a los varones en 
espacios públicos o familiares, o asumir de 
manera automáWca que la mujer será quien 
cuide a los hijos o gesWone los asuntos del hogar. 

 
La gravedad de los micromachismos 

radica en su suWleza: al estar integrados en las 
dinámicas coWdianas, muchas veces ni siquiera 
quienes los ejercen son conscientes de su carga 
sexista. Esto los hace más dilciles de detectar y 
de confrontar, tanto en el ámbito ínWmo como 
en el social. Además, al no ser percibidos como 
formas “reales” de violencia, son desesWmados 
o jusWficados bajo la idea de que “no es para 
tanto”. 
 
VIOLENCIA DE GÉNERO 2.0 

Con el surgimiento del internet y el auge 
de las redes sociales  en el siglo XXI, la  violencia  



 

 

20 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
machista también ha encontrado nuevos 
canales de expresión. En estos espacios 
virtuales, donde es posible interactuar con miles 
de personas, difundir mensajes masivamente y, 
en muchos casos, mantener el anonimato, se 
han mulWplicado las manifestaciones de 
violencia de género. Este fenómeno ha sido 
denominado por algunos autores como 
violencia de género 2.0 (Tarriño y García-
Carretero, 2015). Entre los factores que facilitan 
esta forma de violencia se encuentran: la 
rapidez con la que se difunden los mensajes, el 
acceso generalizado a plataformas digitales, la 
permanencia de los contenidos en la red, y la 
posibilidad de esconder la idenWdad real de 
quien agrede. Estas condiciones han permiWdo 
que agresiones que antes estaban limitadas al 
entorno cercano —como el control, el acoso o la 
difamación— ahora tengan un alcance mucho 
mayor, amplificando su impacto emocional y 
social. 

 
De acuerdo con Tarriño y García-

Carretero (2015), las principales 
manifestaciones de esta violencia son: a) 
distribución de material ínWmo-sexual sin 
consenWmiento (conocido como sexAng no 
consensuado); b) inWmidación persistente en 
redes sociales (stalking): seguimiento constante 
de la acWvidad en redes sociales con 
comentarios ofensivos, invasivos o 
amenazantes; y c) ciberacoso: acoso digital 
persistente que puede incluir burlas, amenazas, 
suplantación de idenWdad o difusión de 
información falsa.  

 
A estas formas se suma una prácWca 

cada vez más común: la manipulación 
emocional a través de mensajes constantes, el 
monitoreo de la ubicación mediante 
aplicaciones móviles o la exigencia de 
contraseñas bajo la idea de “confianza”. Estas 
conductas, aunque se camuflan bajo discursos 
de afecto o preocupación, reproducen 
dinámicas de control npicas del machismo más 
tradicional. 
 
CIBERACTIVISMO MASCULINISTA 
 Frente al avance del feminismo y de los 
movimientos anWpatriarcales, también han 
emergido expresiones de resistencia acWva en el 
entorno digital. Una de ellas es el llamado 
ciberacAvismo masculinista, compuesto por 
grupos que defienden la superioridad de lo 
masculino y se oponen abiertamente a las 
luchas por la equidad de género. Estos 
colecWvos, generalmente integrados por 
varones heteronormaWvos, uWlizan plataformas 
digitales para difundir discursos anWfeministas, 
ridiculizar las demandas por la igualdad y 
promover ideas que refuercen los privilegios 
masculinos. 

Entre estos grupos se encuentran 
“Varones Unidos” en LaWnoamérica, “Machos 
Alfa” en España, los “Incels” en Estados Unidos, 
los “Foros de Varones Despiertos” o grupos de 
“Mejoramiento Masculino” en México, quienes 
construyen su idenWdad en oposición al 
feminismo, al que acusan de “exagerado”, 
“dictatorial” o “injusto con los hombres”. Un 
ejemplo representaWvo del Wpo de discurso que 
difunden puede encontrarse en este fragmento, 
extraído de un post de uno de estos grupos: 

La paranoia feminista está llegando a 
niveles aberrantes… Ser pro igualdad es 
siempre ser anWfeminista. Ese 
feminismo en búsqueda de privilegios y 
presupuestos públicos, que busca 
razones para mantener sus ‘teorías’ 
vivas, alimentando el conflicto entre el 
hombre  y  la   mujer   como    individuos  



 

 

21 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
libres… (Porta, 2018, 11 de enero, 
sección “Neomachistas somos todos”).  
Este Wpo de mensajes, aunque muchas 

veces se presentan como opinión personal o 
humor, reproducen y refuerzan discursos que 
deslegiWman la lucha feminista, dificultan el 
diálogo y perpetúan formas más sofisWcadas de 
violencia simbólica. 
 

 
 
REFLEXIÓN FINAL 

Bonino (2005) propone una serie de 
estrategias para confrontar los micromachismos 
y sus efectos: reconocer su existencia en la vida 
diaria, idenWficar las creencias de género que los 
jusWfican o invisibilizan, y promover prácWcas 
equitaWvas que transformen las relaciones 
interpersonales. También subraya la 
importancia de una reflexión constante por 
parte  de  los  hombres  sobre los privilegios que 

 

 
les otorga su posición social por el solo hecho de 
ser varones.  

En esta misma línea, Bard (2016) señala 
que es necesario traducir el pensamiento en 
acción concreta, coWdiana, que evite reproducir 
micromachismos o cualquier otra forma de 
violencia de género. En este senWdo, resulta 
esperanzador que estén surgiendo diversos 
colecWvos de hombres que cuesWonan sus 
propias creencias y prácWcas -como “Hombres 
Tejedores” en LaWnoamérica-, abriendo 
caminos hacia una masculinidad más consciente 
y corresponsable.  

Aunado a ello, así como el machismo ha 
encontrado nuevas formas de manifestarse en 
el siglo XXI, también han emergido nuevas 
estrategias para combaWrlo. Grupos de 
ciberacWvistas anWpatriarcales -como “Las 
Brujas del Mar” en México-, iniciaWvas 
educaWvas, redes de apoyo y proyectos 
arnsWcos con perspecWva de género conforman 
una contracultura que, desde disWntos frentes, 
busca desmontar los discursos de poder 
naturalizado.  

Estas acciones son vitales no solo para 
visibilizar las violencias suWles, sino para 
imaginar y construir formas de convivencia más 
justas, libres y cuidadosas. Enfrentar el 
machismo del siglo XXI requiere no solo 
idenWficar sus nuevas máscaras, sino también 
construir acWvamente formas disWntas de 
relacionarnos. Si el machismo se reinventa, la 
equidad también debería hacerlo; es necesario 
detectar sus formas contemporáneas, incluso 
cuando se disfrazan de humor, modernidad o 
libertad de expresión. La pregunta clave ya no es 
si el machismo existe, sino: ¿cómo se 
transforma hoy y cómo lo estamos -o no- 
desafiando?  

Al visibilizar estas nuevas expresiones 
del machismo, se busca generar una conciencia 
colecWva que favorezca la reflexión críWca, la 
transformación social y reconocer que la 
equidad de género es un proyecto comparWdo 
que requiere atención constante, parWcipación 



 

 

22 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
acWva y compromiso coWdiano desde diversos 
espacios, tanto presenciales como digitales. 
 
 

 

REFERENCIAS  
ActitudFem, (2015, 18 de marzo). ¿Qué es una actitud 

machista? [Video]. YouTube.  
https://www.youtube.com/watch?v=CV1m2zTZ3
nk   

Bard, G. (2016). Aferrarse o soltar privilegios de género: 
sobre masculinidades hegemónicas y disidentes. 
Península, 11(2), 101-122. 

Bonino, L. B. (2005). Las microviolencias y sus efectos: 
claves para su detección. 
https://www.joaquimmontaner.net/Saco/dipity_
mens/lasmicroviolenciasysusefectos.pdf  

De la Torre, N. (2017, 17 de abril). Las adolescentes no 
se reconocen como víctimas de violencia de 
género. https://www.elmundo.es/comunidad-
valenciana/2017/04/17/58f44b19268e3e1b4b8b
45d4.html  

Magallanes, M. & Bard, G. (2017). #Piquetetazo: la 
lucha ciberfeminista y la agenda mediática. 
Periódico do Núcleo de Estudos e Pesquisas 
sobre Gênero e Direito, 6(3), 196-221. 
http://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/ged/ind
ex  

Porta, G. (2018, 11 de enero). “Neo-machistas” somos 
todos. 
http://varonesunidos.com/masculinidad/neoma
chistas-somos-to2/  

Sandoval, F. R., Reyes, L. A. y Santiago, C. (2018). El 
micromachismo presente en la región centro de 
México. http://ru.iiec.unam.mx/4425/1/1-202-
Sandoval-Reyes-Santiago.pdf  

 Tarriño, L., & García-Carintero, M. Á. (2015). 
Adolescentes y violencia de género en las redes 
sociales. En Aportaciones a la investigación sobre 
mujeres y género (pp. 426-439). V Congreso 
Universitario Internacional" Investigación y 
Género.  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=CV1m2zTZ3nk
https://www.youtube.com/watch?v=CV1m2zTZ3nk
https://www.joaquimmontaner.net/Saco/dipity_mens/lasmicroviolenciasysusefectos.pdf
https://www.joaquimmontaner.net/Saco/dipity_mens/lasmicroviolenciasysusefectos.pdf
https://www.elmundo.es/comunidad-valenciana/2017/04/17/58f44b19268e3e1b4b8b45d4.html
https://www.elmundo.es/comunidad-valenciana/2017/04/17/58f44b19268e3e1b4b8b45d4.html
https://www.elmundo.es/comunidad-valenciana/2017/04/17/58f44b19268e3e1b4b8b45d4.html
http://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/ged/index
http://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/ged/index
http://varonesunidos.com/masculinidad/neomachistas-somos-to2/
http://varonesunidos.com/masculinidad/neomachistas-somos-to2/
http://ru.iiec.unam.mx/4425/1/1-202-Sandoval-Reyes-Santiago.pdf
http://ru.iiec.unam.mx/4425/1/1-202-Sandoval-Reyes-Santiago.pdf


h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.650.23-29 

DEEPFAKES: ¿CUÁLES SON SUS IMPLICACIONES SOCIALES Y 
PSICOLÓGICAS COMO NUEVAS FORMAS DE 

DESINFORMACIÓN? 

 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala, UNAM 

 

 Resumen 
 

 

 
 
 
Profesor de Asignatura Ordinario 
Nivel "A" en la Facultad de Estudios 
Superiores Iztacala.  
Correo electrónico:  
rodirgo.medrano@iztacala.unam.mx  
 

 
 
Recibido: 21 de abril de 2025 
Aceptado: 26 de mayo de 2025 

 

Cita recomendada: 

Medrano, R. D. (2026). Deepfakes: ¿cuáles son sus implicaciones 
sociales y psicológicas como nuevas formas de desinformación? 
Revista de Divulgación Crisis y Retos en la Familia y Pareja, 8(1), 
23-29. 
h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.650.23-29  

 
 

Los deepfakes son videos, audios o 
imágenes que parecen reales, pero 
han sido creados con inteligencia 
arIficial. Esta tecnología puede 
imitar rostros, voces y movimientos, 
haciendo que una persona parezca 
decir o hacer algo que nunca hizo. 
Aunque Ienen usos creaIvos, su 
lado más oscuro genera problemas 
graves. Se uIlizan para desinformar, 
manipular políIcamente y difundir 
contenido dañino, como los 
deepnudes (Kopecký & Voráč, 2025), 
que violan la privacidad y causan 
daño emocional. La facilidad para 
crearlos y su rápida difusión en redes 
sociales complican la disInción entre 
lo real y lo falso. Esto afecta a la 
confianza pública y genera otras 
problemáIcas. Además, la falta de 
regulaciones y de educación digital 
nos deja vulnerables. Por eso, el 
pensamiento críIco y la 
alfabeIzación digital son nuestra 
mejor defensa. 
 
Palabras clave: 
Deepfakes, Desinformación, 
Inteligencia arIficial, Privacidad 

 

A N Á L I S I S 

Lic. Rodrigo Daniel Medrano Figueroa 

mailto:rodirgo.medrano@iztacala.unam.mx
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.650.23-29


 

 

24 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
 

JUSTIFICACIÓN 
 
¿Qué pasaría si no pudieras confiar en lo 

que ves o escuchas? Esta premisa se vuelve real 
en un mundo dominado por las redes sociales, 
donde la desinformación ha dejado de ser solo 
rumores o noVcias falsas para converVrse en 
una amenaza mucho más sofisVcada y 
peligrosa. Ejemplo de ello son los “deepfakes”, 
videos y audios creados con inteligencia 
arVficial que manipulan o recrean rostros, voces 
y escenas para producir contenidos falsos con 
apariencia realista. Aunque esta tecnología está 
dirigida a aplicaciones creaVvas o educaVvas, en 
la prácVca también se ha usado con fines 
maliciosos. De hecho, el problema se agrava 
porque estos contenidos pueden difundirse con 
gran rapidez en plataformas como TikTok, X 
(antes Twi"er) o Facebook, y cada vez resulta 
más di`cil disVnguirlos de un material auténVco 
(Godulla et al., 2021). Por lo tanto, esta forma 
de manipulación no solo pone en duda nuestra 
percepción de la realidad, sino que también 
amenaza la confianza social, la privacidad e 
incluso el manejo de la información que 
consumimos a diario. 

Por ello, resulta urgente comprender 
qué son los deepfakes, cómo se crean y cuáles 
son sus efectos más allá del ámbito tecnológico, 
ya que no se trata de un asunto exclusivo de 
especialistas, sino de un tema que nos 
concierne a todos, pues solo así podremos 
protegernos frente a los contenidos maliciosos 
que navegan por la red. 

 
DESARROLLO 

¿QUÉ SON LOS DEEPFAKES Y CÓMO 
FUNCIONAN? 

 
Para entender este fenómeno, primero 

debemos saber de dónde viene su nombre. La 
palabra deepfake es la unión de dos conceptos 
clave: “deep learning” (aprendizaje profundo, 
una rama de la inteligencia arVficial) y “fake” 
(falso). 

En términos sencillos, un deepfake es un 
video, audio o fotogra`a que parece 
completamente real, pero que ha sido creado o 
manipulado arVficialmente por un soeware de 
inteligencia arVficial (IA) para engañar al público 
(Chawla, 2019). La IA los fabrica tan bien que 
resulta extremadamente di`cil notar la 
manipulación. 

Existen dos Vpos principales de 
deepfakes que combinan la visión y el sonido: 
• SusVtución de rostros (Deepfaces): La IA 

toma el rostro de una persona y lo "pega" 
sobre el cuerpo de otra en un video. El 
programa se asegura de que las expresiones 
faciales, el parpadeo y los movimientos de 
la boca coincidan perfectamente con el 
audio, creando una escena que nunca 
exisVó. 

• Clonación de voz (Deepvoices): La IA 
aprende a imitar la voz de una persona con 
solo escuchar unos segundos de 
grabaciones. Una vez clonada, puede usar 
esa  voz  para  decir  cualquier  cosa  nueva,  
 



 

 

25 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
generando audios y videos completos como 
si la persona original los hubiera grabado. 

Al combinar estas técnicas, se pueden 
crear videos donde una figura pública (o 
cualquier persona) parece decir o hacer algo 
que jamás hizo. De hecho, estos montajes son 
tan realistas que la detección requiere 
herramientas especializadas. 

 
LA TECNOLOGÍA DETRÁS DE LA ILUSIÓN 

 
La magia detrás de los deepfakes se basa 

en un mecanismo de IA llamado Redes 
GeneraVvas Antagónicas (GAN). Piensa en ellas 
como una competencia entre dos estudiantes 
de arte: 
1. El Falsificador (Generador): Es el arVsta que 

crea un cuadro (el deepfake) lo más realista 
posible. 

2. El CríVco (Discriminador): Es el evaluador 
que revisa el cuadro y dice: "Esto es falso" o 
"Esto es real". 

Ambos trabajan juntos: el Falsificador 
intenta engañar al CríVco, y el CríVco se vuelve 
cada vez más astuto para detectar la falsedad. 
Esta constante competencia es lo que hace que 
los deepfakes sean cada día más perfectos y 
di`ciles de diferenciar de la realidad (Ramos, 
2024). 

Hasta hace pocos años, estas 
manipulaciones solo las podían hacer expertos 
con acceso a hardware muy potente. Hoy, la 
tecnología se ha democraVzado: cualquiera 
puede generar un deepfake de alta calidad en 
minutos usando una aplicación gratuita o una 
plataforma en línea (Lopez, 2022). Esta facilidad 
de acceso ha abierto la puerta a graves usos 
maliciosos que van más allá del simple engaño, 
afectando la estabilidad social y la salud mental 
de las personas. 

 
 

RIESGOS SOCIALES Y CULTURALES 
 
Uno de los problemas más preocupantes 

de los deepfakes es el deterioro de la confianza 
pública. Cuando la gente no puede disVnguir 
entre lo verdadero y lo falso, se debilita nuestra 
capacidad para tomar decisiones informadas. 
Esta desconfianza no solo afecta el Vpo de 
información que consumimos, sino también el 
ámbito políVco y las insVtuciones. 

Por ejemplo, la difusión de un video falso 
de un candidato políVco haciendo declaraciones 
ofensivas justo antes de una elección puede 
provocar un cambio irreversible en la opinión 
pública, incluso si la falsificación se prueba 
después. Estos escenarios ya son una realidad 
en países como India, Estados Unidos y Brasil, 
donde los deepfakes se han usado para 
manipular audiencias y despresVgiar rivales 
políVcos (Ramos, 2024). 

Además, existe una variante 
especialmente grave: el ciberacoso por 
deepnudes (Kopecký & Voráč, 2025). Estos son 
vídeos o imágenes sexualizadas que reemplazan 
el rostro de una persona (casi siempre mujeres) 
en cuerpos desnudos. Esta forma de violencia 
digital afecta profundamente la integridad y la 
salud emocional de las vícVmas, pues vulnera su 
privacidad y puede tener serias implicaciones 
personales, profesionales y sociales (Chawla, 
2019).  

 



 

 

26 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Un estudio advierte que este contenido 

se ha converVdo en una forma recurrente de 
acoso en línea, donde en muchos casos, la 
vícVma no se entera del video manipulado hasta 
que ya ha sido difundido masivamente (El País, 
2024).  

 
IMPACTO EMOCIONAL Y PSICOLÓGICO 

 
Más allá del daño a la reputación 

pública, los deepfakes Venen un impacto directo 
y profundo en la salud mental de las personas. 
La sola idea de que se pueda generar un 
contenido falso con el propio rostro o voz 
provoca ansiedad, desconfianza y una constante 
sensación de vulnerabilidad. 

Esta crisis se vuelve mucho más intensa 
cuando los deepfakes circulan en entornos 
ínVmos, donde el daño es personal y relacional: 
• En contextos de pareja y familia: Un video o 

audio falsificado puede desencadenar una 
ruptura inmediata, conflictos severos o 
incluso violencia. El daño no es solo la 
menVra, sino la duda irreversible que 
instala: la vícVma debe luchar por 
demostrar una inocencia que la mayoría de 
la gente da por sentada, y el solo hecho de 
que su pareja o familia sospechen causa un 
trauma emocional duradero. 

• En el ámbito escolar y laboral: Los 
deepfakes se usan como una poderosa 
forma de bullying o humillación. El efecto es 
devastador porque el daño no radica 
únicamente en el contenido en sí, sino en 
las acciones y reacciones que genera: la 
exclusión social, el miedo al escruVnio 
público y el riesgo de que el montaje llegue 
a manos de profesores, jefes o 
reclutadores. 

El problema es que el efecto devastador 
no se limita a la vícVma. La poca o nula 
información que existe sobre esta tecnología 
agrava la situación.  

 

 
Por ejemplo, según una encuesta 

realizada por Kaspersky en 2021 en México, el 
72% de los encuestados no sabía cómo 
idenVficar un deepfake. Esto refleja una gran 
desventaja frente a una amenaza que se 
expande rápidamente. 

Además, la falta de apoyo insVtucional 
refuerza el daño psicológico. La ausencia de 
recursos legales y psicológicos claros para las 
vícVmas (ya que muchas personas no saben a 
dónde acudir ni cómo denunciar) las deja en un 
estado de desamparo. A esto se suma que los 
marcos jurídicos en muchos países todavía no se 
actualizan para Vpificar claramente esta 
manipulación (Al-khazraji et al., 2023). Esta falta 
de protección oficial aumenta la sensación de 
soledad y vulnerabilidad de la vícVma. 

Del mismo modo, la falta de campañas 
informaVvas impide que el público desarrolle 
habilidades para idenVficar la manipulación 
digital. Esto no solo abre un panorama de 
vulnerabilidad donde cualquiera puede quedar 
expuesto públicamente, sino que también 
favorece la propagación de rumores y narraVvas 
falsas que la gente acepta sin un ejercicio críVco. 
Esta situación es especialmente preocupante en 
entornos donde la información circula de 
manera acelerada y se consume sin un filtro, 
independientemente de que el contenido haya 
sido manipulado (Godulla, 2021). 

 

 
 

 



 

 

27 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 

 
 

¿CÓMO PODEMOS PROTEGERNOS? 
 
A pesar del riesgo que conllevan, la 

protección frente a los deepfakes no es solo una 
cuesVón tecnológica, sino también de estrategia 
emocional, social y legal. La defensa integral se 
basa en tres pilares: 
 
1. Protección de la información y hábitos 
críBcos 
 

La primera línea de defensa es el 
escepVcismo digital. Dado que el objeVvo 
malicioso de estos contenidos es generar 
controversia o desinformación, es fundamental 
seguir estos pasos antes de reaccionar: 
- Verificar la fuente: Siempre revisa quién 

publicó el material. Pregúntate: ¿Proviene 
de una cuenta confiable? ¿Ha sido 
confirmado por otras fuentes de noVcias 
serias? Actuar con criterio es la mejor forma 
de no caer en el engaño. 

- Buscar errores técnicos: Aunque son 
realistas, los deepfakes suelen fallar en 
detalles suVles. Observa con detenimiento: 
¿Los movimientos faciales son poco 
naturales? ¿Hay parpadeos irregulares o 
una iluminación inconsistente? ¿Hay 
desincronización entre los labios y la voz? 
(López, 2022). 

- Detener la difusión impulsiva: Es crucial 
promover una cultura de verificación.  

 
- Antes de comparVr un video o audio en 

redes sociales o grupos privados, tómate un 
momento para cuesVonar su autenVcidad. 
No comparVr es el primer acto de 
responsabilidad. 

 
2. Afrontamiento emocional y apoyo relacional 

 
La amenaza de los deepfakes genera 

vulnerabilidad, miedo y ansiedad. Por ello, 
proteger la integridad psicológica es tan vital 
como verificar la información. 

Si eres vícVma de un deepfake o conoces 
a alguien que lo es, la respuesta debe ser el 
apoyo y la acción legal, no la culpa. Es 
fundamental buscar redes de apoyo familiares y 
sociales para validar las emociones y enfrentar 
el problema colecVvamente. No estás solo. 

Además, es crucial saber que existen vías 
de acción formal: 
- Asesoría legal y psicológica: Es importabte 

acudir a autoridades o insVtuciones 
especializadas que brinden asesoría legal y 
acompañamiento psicológico. Muchas 
organizaciones no gubernamentales o 
instancias gubernamentales ya cuentan con 
protocolos para atender la violencia digital. 

- Documentación: Guarda capturas de 
pantalla, enlaces y cualquier evidencia del 
contenido y su difusión. Esta 
documentación es indispensable para 
cualquier denuncia formal que se busque 
iniciar. 

 
3. Exigencia de regulación y políBcas 

 
Finalmente, la protección requiere de un 

compromiso colecVvo para mejorar el entorno 
digital. Es importante apoyar el desarrollo de 
iniciaVvas de regulación responsable que 
obliguen a las plataformas a actuar. 

Así como existen políVcas para combaVr 
el discurso de odio, es importante generar 
medidas     específicas    que     fuercen    a     las 
 



 

 

28 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
plataformas digitales a implementar 
mecanismos eficaces para detectar y eliminar 
deepfakes maliciosos (Al-khazraji et al., 2023). 
Solo con protección legal, apoyo emocional y 
medidas de verificación se puede ofrecer una 
defensa integral frente a un problema que 
afecta tanto la esfera digital como la vida 
personal. 

 
Conclusiones 

 
Hemos visto a lo largo de este arxculo 

que los deepfakes son mucho más que una 
simple "noVcia falsa"; son un desa`o que afecta 
directamente a nuestra confianza y a nuestra 
paz mental. La conclusión principal es clara: el 
riesgo no está solo en la tecnología, sino en la 
vida personal y las relaciones de la gente. 

 
¿QUÉ NOS DEJA ESTE ANÁLISIS? 

  
1. El daño es real y muy personal: El impacto 

más serio de los deepfakes no ocurre en la 
políVca, sino en la inVmidad. Pueden 
romper parejas, generar acoso en el trabajo 
o la escuela, y causar un trauma psicológico 
que requiere ayuda. El lector debe saber 
que la vícVma de un deepfake necesita 
apoyo emocional y legal, no ser juzgada. 

2. La mejor defensa está en sus manos: No 
podemos esperar a que las leyes o las 
grandes plataformas resuelvan todo. La 
defensa más efecVva empieza por usted. 
Esto significa hacer dos cosas: desconfiar de 
lo que nos enoja o sorprende (verificar la 
fuente) y apoyar a quien sea vícVma, sin 
comparVr el contenido manipulado. 

3. Hay que ser críVcos, no ingenuos: Los 
deepfakes van a seguir mejorando. Por eso, 
el reto no es eliminarlos, sino aprender a 
vivir con ellos. La herramienta más 
poderosa que tenemos es el pensamiento 
críVco.  

 

 
4. Al entender su impacto en nuestras vidas, 

converVmos la vulnerabilidad en una 
responsabilidad colecVva para protegernos 
y proteger a otros. 

La era del deepfake nos obliga a ser 
ciudadanos digitales más astutos. Si no caemos 
en el engaño y si apoyamos a las vícVmas, 
estaremos construyendo la mejor barrera 
contra este fenómeno. 
 
 
 

 

REFERENCIAS 
Ajder, H. (2019). The State of Deepfakes: Landscape, 

Threats, and Impact. Deeptrace.  
Al-khazraji, S., Saleh, H., Khalid, A., & Mishkhal, I. 

(2023). Impact of Deepfake Technology on 
Social Media: Detection, Misinformation and 
Societal Implications. The Eurasia 
Proceedings of Science Technology 
Engineering and Mathematics, 23, 429-441. 
http://www.epstem.net/en/pub/issue/79793/
1371792    

Chawla, R. (2019). Deepfakes: How a pervert shook 
the world. International Journal of Advance 
Research and Development, 4(6), 4-8. 
http://doi.org/10.22215/timreview/1282   

El País. (2024). El caso histórico de violencia digital con 
inteligencia artificial en México. 
https://elpais.com/mexico/2024-11-28/el-
caso-historico-de-violencia-digital-con-
inteligencia-artificial-en-mexico.html   

Godulla, A., Ho\mann, C., & Seibert, D. (2021). 
Dealing with deepfakes, an interdisciplinary 
examination of the state of research and 
implications for communication studies. SCM 
Studies in Communication and Media, 10(1), 
72-96. http://dx.doi.org/10.5771/2192-4007-
2021-1-72    

Kaspersky. (2021). La infodemia y su impacto en la vida 
digital. kaspersky daily. 
https://latam.kaspersky.com/blog/investigaci
on-la-infodemia-y-su-impacto-en-la-vida-
digital    

Kopecký, K., & Voráč, D. (2025). The phenomenon of 
deep nudes—a new threat to children and 
adults. AI & Soc.  
https://doi.org/10.1007/s00146-025-02425-4   

  
 

http://www.epstem.net/en/pub/issue/79793/1371792
http://www.epstem.net/en/pub/issue/79793/1371792
http://doi.org/10.22215/timreview/1282
https://elpais.com/mexico/2024-11-28/el-caso-historico-de-violencia-digital-con-inteligencia-artificial-en-mexico.html
https://elpais.com/mexico/2024-11-28/el-caso-historico-de-violencia-digital-con-inteligencia-artificial-en-mexico.html
https://elpais.com/mexico/2024-11-28/el-caso-historico-de-violencia-digital-con-inteligencia-artificial-en-mexico.html
http://dx.doi.org/10.5771/2192-4007-2021-1-72
http://dx.doi.org/10.5771/2192-4007-2021-1-72
https://latam.kaspersky.com/blog/investigacion-la-infodemia-y-su-impacto-en-la-vida-digital
https://latam.kaspersky.com/blog/investigacion-la-infodemia-y-su-impacto-en-la-vida-digital
https://latam.kaspersky.com/blog/investigacion-la-infodemia-y-su-impacto-en-la-vida-digital
https://doi.org/10.1007/s00146-025-02425-4


 

 

29 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
López, J. (2022). Análisis y desarrollo de modelos de 

generación de voz mediante Deep Voice. 
Proyecto Fin de Carrera / Trabajo Fin de Grado, 
E.T.S. de Ingenieros Informáticos (UPM), 
Madrid, España. https://oa.upm.es/71260/   

Ramos, F. (2024). Deepfake: Análisis de sus 
implicancias tecnológicas y jurídicas en la era 
de la Inteligencia Artificial. Derecho global. 
Estudios sobre derecho y justicia, 9(27), 359-
387 https://doi.org/10.32870/dgedj.v9i27.754    

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

https://oa.upm.es/71260/
https://doi.org/10.32870/dgedj.v9i27.754


h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.661.30-49 

EL DOLOR COMO LOGRO COLECTIVO

 
Pranas Chile 

 

 Resumen 
 

Carolina Letelier Astorga  
Pranas Chile 

Contacto: 
pranas@pranaschile.org  

 
 

 
Ítalo Latorre Gentoso 

Pranas Chile 
Contacto: 

pranas@pranaschile.org 

 
 

 

---------------- 
Entrevista realizada el 

9 de sep;embre de 2025 
Por: Lic. Dulce Estrella Ramírez García 

---------------- 
Cita recomendada: 

Ramírez, D. E. (2025). El dolor como logro colec7vo. 
[Entrevista a Ítalo Latorre Gentoso y Carolina Letelier Astorga]. Revista 
de Divulgación Crisis y Retos en la Familia y Pareja, 8(1), 30-49. 
hKps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.661.30-49  

 

 

En esta entrevista luminosa y 
enriquecedora, Ítalo Latorre Gentoso 
y Carolina Letelier Astorga —
integrantes de Pranas Chile y 
referentes de las prác;cas narra;vas 
la;noamericanas— comparten sus 
perspec;vas sobre el dolor, esa 
experiencia tan humana que tantas 
veces intentamos comprender, evitar 
o esconder. Las preguntas se 
despliegan como caminos hacia la 
reflexión y el cuidado relacional: 
¿qué es el dolor?, ¿por qué tememos 
mostrarlo?, ¿por qué deseamos 
silenciarlo?, ¿cómo acompañamos a 
otras personas en su dolor?, ¿qué 
papel juega la sociedad en el 
sostenimiento —o en el 
silenciamiento— del dolor?  Entre 
palabras tejidas con ternura, 
experiencia y profundidad, Ítalo y 
Carolina expresan que el dolor no es 
un problema, mucho menos algo 
individual, sino una manifestación de 
que algo que nos es valioso ha sido 
vulnerado. Nos comparten su visión 
del dolor como un logro colec;vo, 
como una forma de protesta y de 
denuncia ante el avasallamiento de 
aquello que nos importa. Esta 
entrevista abre cues;onamientos 
sobre lo que pensamos del dolor y 
nos invita a honrar su sabiduría 
implícita.  
 
Palabras clave: dolor, dialogo, logro 
colec;vo  

Ítalo Latorre Gentoso y Carolina Letelier Astorga 

https://www.youtube.com/watch?v=bT0i3h
e41Uk&t=16s 

 

 

 

mailto:pranas@pranaschile.org
mailto:pranas@pranaschile.org
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.661.30-49
https://www.youtube.com/watch?v=bT0i3he41Uk&t=16s
https://www.youtube.com/watch?v=bT0i3he41Uk&t=16s


 

 

31 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
 
Entrevistadora: Bienvenidas, bienvenidos, 
bienvenides a este espacio. Mi nombre es Dulce 
Estrella Ramírez y el día de hoy tendré el 
enorme privilegio, de verdad privilegio, de 
entrevistar a dos seres humanos muy bellos a 
quienes yo admiro profundamente: Carolina 
Letelier e Ítalo Latorre. Bienvenidos y muchas 
gracias por aceptar nuestra invitación. 
 
Carolina Letelier: Muchas gracias Estrella, a T y 
a la universidad, a la revista, por el interés de 
tener una conversación con nosotros. 
 
Ítalo Latorre: Sí, muchas gracias.  
 
Entrevistadora: Bien, pues me gustaría 
comenzar pidiéndoles, por favor, que nos 
compartan un poquito de ustedes, sobre su 
labor, a qué se dedican… 
 
Carolina Letelier: Bueno, nosotros como 
PRANAS, PrácTcas NarraTvas SanTago de Chile, 
eso es lo que significa, que llevamos más de diez 
años trabajando desde la narraTva. Estamos, 
diría yo, principalmente enfocados ahora, 
hace… bueno, desde que iniciamos en realidad, 
al trabajo con personas, con grupos, con 
comunidades, en el ámbito de lo que se llama la 
terapia o el acompañamiento, y a la formación, 
¿cierto?, a la realización de, bueno, diplomados, 
cursos, talleres, con personas que trabajen con 
 

 
personas y que les interesan estas ideas desde 
la terapia narraTva. Es como lo más general. 
 
Entrevistadora: Ok, muchas gracias.  
 
Ítalo Latorre: Bueno, también nos dedicamos a 
producir saberes, como traducir las prácTcas 
narraTvas, pero también tratar de hablarlas en 
nuestros propios términos y buscar formas 
relevantes de entenderlas, relevantes 
culturalmente hablando. 
 
Carolina Letelier: Sí. 
 
Entrevistadora: Ok, y una labor muy hermosa, 
la verdad. Bien, pues esta entrevista está 
pensada para hablar sobre el dolor, en ese 
senTdo, me gustaría comenzar preguntándoles: 
¿ustedes cómo enTenden el dolor? 
Ítalo Latorre: ¿Cómo nos vamos turnando Caro?  
 
Carolina Letelier: Dale tú ahora.  
 
Ítalo Latorre: Entendemos el dolor como una 
expresión. Como una expresión que está, de 
hecho, moldeando la vida, dándole forma a la 
vida. Como una expresión que es el resultado de 
un discernimiento que las personas están 
haciendo. Discernimientos en torno a lo que 
están viviendo y a cómo se pone en juego algo 
que es importante para ellas.  
 



 

 

32 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Y estas ideas surgen de Michael White, 
básicamente, como de la idea de dos principales 
ideas, de que las personas siempre 
respondemos, nunca somos pasivas a la vida, y 
nuestras respuestas están cuidando aquello que 
nos importa y que valoramos. Y la idea y el 
concepto de lo ausente pero implícito, que es 
que toda expresión es una respuesta. 
 
Carolina Letelier: Claro, y es una respuesta que 
involucra, como dice Ítalo, un discernimiento, y 
desde ese punto de vista, yo diría que ese 
discernimiento, bueno, Tene que ver con los 
saberes de las personas, con sus habilidades y 
saberes para idenTficar, reconocer, nombrar 
ciertas acciones en el mundo, por lo tanto, 
también Tene que ver con su historia, con su 
historia en términos de las experiencias que ha 
vivido, pero también de los accesos que ha 
tenido para poder llegar a nombrar y a discernir, 
así como lo está haciendo. 
 
Y quizás, complejizando un poco más esto 
también por eso mismo, porque Tene que ver 
con la historia, con los saberes, con las 
habilidades que las personas han ido 
desarrollando en sus propias vidas, también 
Tene una dimensión políTca esta expresión. 
Estoy pensando justamente, por ejemplo, en 
estos Tempos que estamos viviendo ahora, no 
sé cuándo va a salir la entrevista, pero estamos 
ahora en sepTembre del año 2025 y están 
ocurriendo cosas en el mundo muy brutales, 
está el genocidio en Gaza, y hay una experiencia 
de dolor de las propias personas que están 
viviendo eso directamente, ¿cierto? Pero 
también hay una expresión de dolor, de 
compasión, de solidaridad en mucha gente en el 
mundo que se está involucrando en acciones, y 
eso Tene que ver con sus propios 
discernimientos. No están viviendo eso, pero sí 
son capaces de discernir esas acciones como 
brutales, como injustas, y lo sufren, lo sufrimos, 
y podemos, a parTr de ese discernimiento, que 
ya es una expresión, una acción respecto de eso  

 
que ocurre, pero también generar otras 
acciones más que nos movilizan. 
 

 
 
Entrevistadora: Ok, muchas gracias. Y muchas 
gracias por nombrar lo de Gaza. Y justamente, 
mientras les escuchaba me quedé pensando en 
esa coTdianidad. En nuestra vida diaria solemos 
huir del dolor, como si fuera algo de lo que hay 
que escapar. Ahí nos interesa saber ustedes que 
piensan, ¿por qué creen que nos da tanto miedo 
—incluso vergüenza— ya sea hablar de nuestro 
dolor o mostrarlo a los demás? 
 
Ítalo Latorre: Sí, quizás agregar, para ir 
respondiendo también a esto, que entonces la 
expresión del dolor es una del dolor espiritual. Y 
con dolor espiritual hablamos del dolor 
vinculado a la éTca, a lo que es valioso, a lo que 
las personas vamos aprendiendo en nuestras 
historias sociales y relacionales de lo que nos 
importa. Entonces, la expresión del dolor no es 
algo natural, no es una expresión natural de la 
naturaleza humana, o de la personalidad, o de 
un signo del zodiaco, o de una estructura, sino 
que es un logro, es un logro colecTvo, es un 
logro relacional y distribuido, como digo yo, y 
por lo tanto colecTvo. Y en ese senTdo que sea 
un logro implica que es una acción que se ejerce 
para responder a algo que está ocurriendo.  



 

 

33 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
No es una expresión natural vinculada a un daño 
que está interno, sino que es una expresión que 
la entendemos como una expresión de 
denuncia y de protesta que está cuidando algo 
que es importante. Y en ese senTdo quizás 
podríamos pensar que es un logro no solamente 
por lo que estoy diciendo, sino que también 
porque de alguna forma salta una serie de 
obstáculos culturales y políTcos que intentan 
silenciarlo. 
El dolor espiritual es la expresión políTca de una 
denuncia, de una protesta, por lo tanto, hay una 
serie de estructuras políTcas y sociales que van 
a intentar silenciarlo. A eso es lo que yo le llamo 
el protocolo patriarcal del silenciamiento. Y 
entonces también es un logro por eso, porque 
pese a las tecnologías que intentan silenciar la 
expresión de este dolor, denuncia o dolor, 
protesta, el dolor se expresa de todas formas. Y 
digo esto para responder un poquito a la 
pregunta, que es que la vergüenza o el 
silenciamiento es parte de las tecnologías que 
intentan silenciar este dolor. Entonces, yo diría 
que más bien hay una imposibilidad de no doler 
cuando uno puede hacer un discernimiento. Y 
que la vergüenza es parte, esta no es toda la 
respuesta, pero la vergüenza de expresar este 
dolor, por ejemplo, es parte de estas políTcas de 
silenciamiento, que más que vergüenza, diría 
que es avergonzamiento, que hace o quiere 
construir el dolor como un problema individual, 
en lugar de un logro colecTvo. Entonces lo 
representa como algo negaTvo que hay que 
anestesiar o ponerle analgésicos, y que además, 
y esta es otra tecnología, estaría representando 
una falla interna, una debilidad, un déficit, algo 
que anda mal con la persona. Pero en la terapia 
narraTva o en las prácTcas narraTvas, tenemos 
la convicción responsable de que las personas 
nunca somos el problema, y esto es parte de 
esta comprensión del dolor, ¿no? 
 
Entrevistadora: Ahí me queda la duda cuando 
mencionaron sobre el protocolo  patriarcal  del  
 

 
silenciamiento, ahí no sé si pudieran apoyarnos 
a ampliar un poquito a qué se refería. 
 
Ítalo Latorre: Sí. Eso es un invento mío, o sea, el 
protocolo no, la palabra, o la frase, la frase 
“protocolo patriarcal”, que en realidad es como 
nombrar los procesos implicados en el 
silenciamiento del dolor más explícitamente y 
hacer un análisis de la complejidad que toman 
estas formas de silenciamiento. Y entonces, 
fundamentalmente, se trata de prácTcas de 
negación o negacionismo: “No, esto no pasó”. Lo 
podemos ver en las dictaduras, lo podemos ver 
aquí en Chile, el negacionismo histórico de la 
dictadura de Pinochet, por ejemplo. El 
negacionismo después, digo después, aunque 
todo esto está imbricado, como todo mezclado, 
la minimización como: “Sí pasó, pero no fue 
tanto, fue algo, no fue como lo están diciendo, 
fue menos”. Después, sería la jusTficación: “Sí 
ocurrió y fue grande, pero no teníamos de otra”. 
Si y… 
 
Carolina Letelier: “O se lo buscaron, o mira lo 
que hicieron ellos”. 
 
Ítalo Latorre: Sí, ahí hay un montón de otras 
prácTcas como subjtulos que uno podría poner 
a cada una de estas cosas, como la 
equiparación, por ejemplo, “es que ellos lo 
hicieron primero. nosotros sólo respondimos a 
lo que ellos hicieron”, etcétera, Y todo esto 
produce subjeTvidades que Tenen que ver con 
la culpa y la vergüenza, que también Tenen el 
efecto o el potencial o la intencionalidad de 
silenciar. Y entonces el protocolo patriarcal del 
silenciamiento, lo llamo patriarcal como 
pensando en el sistema patriarcal que implica 
neoliberalismo, sexo-políTca, colonialidad, 
etcétera, que es fundamentalmente, además 
opera en todos niveles, o sea, no es como en el 
nivel políTco, insTtucional o gente mala que 
está haciendo esto, sino que justamente a 
propósito de tu pregunta de la coTdianeidad, 
cómo  responder  al  dolor  en  la  coTdianeidad, 



 

 

34 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
inadverTdamente podamos meternos en el 
protocolo patriarcal del silenciamiento con 
prácTcas de silenciamiento, como de, sin mala 
intención, desde el amor incluso, o sea por eso 
es importante para mí nombrarla. ¿Y por qué? 
Porque el silenciamiento sosTene la producción 
de prácTcas abusivas que sosTenen los 
privilegios de cierta persona, de una minoría, 
minoría cuanTtaTva, mayoría cualitaTva. Y 
entonces, ¿por qué nombrarlo así? porque en 
las prácTcas narraTvas las estamos entendiendo 
como, o yo estoy pensando cómo pensar 
entonces las prácTcas narraTvas como contra 
protocolos patriarcales del silenciamiento, 
como contra protocolos. Y entonces también 
enTendo los contra protocolos como acciones 
de resistencia o de respuesta a. Un ejemplo muy 
claro puede ser, por ejemplo, en muchas 
insTtuciones que han tratado de sobre todo 
como grupos de mujeres trabajadoras, instalar 
o, bueno, incluso los ministerios en los 
gobiernos y todo, pero instalar protocolos para 
responder al abuso y al acoso sexual en lugares 
de trabajo y que cuesta tanto de pronto, que es 
como, nos ha costado un montón armar un 
protocolo, ni siquiera estoy hablando después 
de ejecutarlo que es triplemente  más 
complicado, sino que simplemente de 
establecerlo y uno se pregunta por qué va a ser 
tan dilcil establecer un protocolo para prevenir 
el acoso sexual en el trabajo, si es como algo 
obvio. Bueno, no es tan obvio porque hay un 
protocolo, que es el protocolo patriarcal del 
silenciamiento, que promueve el acoso y el 
control de los cuerpos, de la cultura de la 
violación, o de los cuerpos masculinos sobre los 
femeninos, o así. Entonces, cuando uno hace un 
protocolo para prevenir el acoso, lo que uno 
está haciendo no es un protocolo, es un contra 
protocolo. Por eso cuesta tanto, porque ya hay 
un protocolo base que no se está nombrando, y 
por eso a mí me gusta nombrarlo, y este es un 
contra protocolo, un protocolo que viene a 
desestabilizar ese otro protocolo.  
 

 
Por eso no es fácil hacerlo, por eso no es fácil 
instalarlo. Ese es como un ejemplo, creo. 
 
Carolina Letelier: Yo diría que es como Ítalo 
nombró eso, con ese nombre de protocolo 
patriarcal de, a prácTcas que están establecidas, 
que operan, que están operando 
habitualmente, que Tenen muchos años, 
décadas, cientos de años posiblemente, de 
operación en disTntos lugares, ¿no? Al interior 
de las familias, en insTtuciones de trabajo, en 
organizaciones, en empresas, etcétera, que 
hacen posible ciertas prácTcas abusivas, y es 
como ponerle un nombre que uno podría decir 
en cada lugar cuáles son. Aquí operan de esta 
manera, en este otro lugar operan de esta otra, 
cada una, uno podría decir, existen este 
conjunto de prácTcas, que el jefe haga esto, que 
no te responda acá, que se reúnan, no sé cómo, 
serían las prácTcas dentro de esta insTtución. 
En esta otra podrían ser otras, ¿no? No es como 
que sean solo unas, adquieren como su forma 
parTcular, pero es como ponerle un jtulo a eso 
que ya existe. Y lo que dice Ítalo entonces, las 
contra prácTcas, lo estoy hablando desde mi 
lugar, porque como oyente que no forma parte 
de este lenguaje, es así como yo te traduzco en 
mi cabeza.  
 
Entrevistadora: Muchas gracias, sí, me hace 
mucho senTdo, porque justamente a veces 
nosotres podemos caer en eso, ¿no? Si alguien 
nos plaTca algo y decimos: “Ah, no es tan grave”, 
o “A mí me pasó y no reaccioné de esa manera”, 
o “No me dolió tanto”, entonces lo que 
mencionan me hace mucho senTdo, que puede 
ir desde lo macro hasta incluso nuestra 
coTdianidad. 
 
Carolina Letelier: Sí, yo pensaba que también, 
respecto a esto que tú acabas de decir, que es 
visto como una falla o un déficit interno, como 
esta cosa individualizada e internalizada, en 
general todas las manifestaciones, opresiones 
de      vulnerabilidad,     de     tranquilidad,     son  



 

 

35 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
devaluadas, porque en esta cultura capitalista y 
neoliberal es como, claro, como una falla, como 
que lo que es valorado es lo exitoso, lo 
poderoso, lo fuerte, lo grandilocuente, etcétera. 
Entonces también en nuestra cultura que 
estamos inmersos, donde esto se muestra a 
través de las películas, de las canciones, de 
disTntos espacios, ¿no?, expresiones, claro, 
mostrar y hacer visible esta posibilidad de ser 
vulnerados o frágiles frente a otras es visto 
como una cosa no deseada. Y justamente 
porque se ve como una fragilidad la expresión 
de dolor, pero si la entendemos, como decía 
Ítalo, como un logro, porque es la expresión de 
un discernimiento, tendríamos posiblemente 
otra valoración y otra posición frente a esto. Y 
quería también como hacer la referencia de 
dónde viene esto, desde la narraTva es que 
tenemos la convicción de que todas las 
personas siempre, siempre, siempre, 
respondemos ante lo que nos ocurre en la vida, 
que nadie es pasivo ante lo que les ocurre. 
Entonces, esta expresión de dolor, por ejemplo, 
es una expresión de respuesta, no es una 
reacción como espontánea, así como cuando a 
uno le pegan en la rodilla y salta el pie, ¿no?, 
como un reflejo que pasa algo y uno reacciona, 
sino que es una respuesta, es una acción con un 
senTdo, que el senTdo es esto, que queremos 
cuidar algo valioso que nos importa. 
 
Ítalo Latorre: Y sumar a eso que las profesiones 
que sobreviven bajo la excusa de la ficción de la 
salud mental, o sea, la psicología, la psiquiatría, 
el trabajo social clínico, etcétera, formamos 
parte en la construcción del dolor como una 
debilidad o como una patología o como una 
cuesTón indeseable o como un problema 
individual. Entonces se hace súper importante y 
relevante, si es que parTcipamos y vivimos de, y 
nos pagan por habitar o por representar en 
nuestras prácTcas a estas profesiones, 
volvernos críTcas y críTcos en torno a, en qué 
ideas nos vamos a involucrar en el nombre de la 
psicología,   el    trabajo     social     clínico   y    la  

 
psiquiatría, por ejemplo. Entonces, tenemos 
una cierta responsabilidad y también una 
libertad, nuestra profesión nos da una cierta 
libertad de poder involucrarnos en ideas que 
desalen la reproducción de estas 
comprensiones del dolor como un problema 
individual en lugar de un logro colecTvo. 
 
Entrevistadora: Ok, ay, es que los escucho y 
siempre me quedo como de… Tene mucho 
senTdo. Muchas gracias. Me lo anoté incluso 
porque me encantó como dijeron, o sea, que es 
un logro colecTvo y es una expresión de 
denuncia y de protesta que está cuidando algo 
que es importante y que es valioso.  
 
En ese senTdo, me quedo pensando en cuando, 
pues las personas atravesamos por un dolor 
profundo, o sea, cuando dolemos y senTmos 
eso, muchas veces pensamos, porque me ha 
pasado incluso, pensamos en: “¿qué hago con 
todo esto? No quiero doler, no quiero que me 
duela”. Y me interesa mucho conocer qué 
piensan ustedes sobre esa necesidad que 
tenemos de quitarnos ese dolor. ¿Creen que, de 
alguna manera, el dolor puede tener alguna 
uTlidad o enseñarnos algo valioso? 
 
Carolina Letelier: Yo pensaría que más que una 
uTlidad o una enseñanza, porque creo que ahí 
puede haber algo peligroso en eso de que para 
aprender hay que doler, como que fuera un 
requisito casi en los procesos de aprendizaje en 
la vida. De hecho, ha estado como muy 
vinculado a ciertas ideas como de la cultura 
JudeocrisTana, occidental, ¿no? De esto de que 
la letra con sangre entra, si tú amas, si quieres 
crecer, para crecer hay que hacer sacrificio, 
como una cosa, en vez de pensar que el 
aprendizaje puede ser fruto de la ternura, del 
cuidado, que así es como debería ser, más bien. 
Pero sí que Tene un senTdo esto del doler, que 
Tene un senTdo porque como decíamos, es esta 
expresión de un discernimiento. 
 



 

 

36 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Entonces, más bien sería como en relación a 
qué, o sea, como buscar la claridad de, en 
relación a qué estoy expresando esto, qué es 
eso que está siendo avasallado, denigrado, 
pisoteado, humillado, devaluado, que yo estoy 
doliendo. O a veces no es dolor, es indignación, 
la digna rabia, como dicen por allá. ¿Qué es eso 
que está siendo, entonces, pisoteado, 
vulnerado, que yo estoy reclamando o 
protestando así? Porque si tengo esa mayor 
claridad de eso; uno, me vinculo a ese senTdo, 
y no vivo esto como algo solo como que me 
invade, sino que yo misma enTendo, ¿no?, de 
qué se trata esto. Y puedo también encontrar 
compañía, otras personas que estén en estas 
protestas y en estas denuncias, y otras formas 
también de protestar y denunciar, por ejemplo. 
Entonces, más lo vinculo al senTdo de esto, que 
a qué me enseña o que todo pasa por algo, 
como esas ideas que son entre predesTnación o 
que hay como una mano del universo que me 
está enseñando algo que yo tengo que 
aprenderlo. No, porque no es por casualidad, no 
es arbitrario, no es porque se alinearon las 
estrellas, sino que es porque yo, en mi historia y 
junto a otras personas, he ido construyendo 
unos valores, he ido adhiriendo a ciertas éTcas, 
y es por eso que me duele esto. Porque si no me 
importara la vida, por ejemplo, no estaría 
doliendo por Gaza, o si yo encontrara que 
solamente ciertas vidas importan, no estaría 
doliendo por Gaza. Pero si yo tengo otro 
senTdo, otros valores, eso hace que me pueda 
doler lo que está ocurriendo allá, aunque 
aparentemente es tan lejano, pero yo puedo 
senTrme vinculada a eso, a esas personas. 
 
Ítalo Latorre: Claro, el dolor no Tene vida propia 
desde esta perspecTva, sino que es algo que 
hacemos y que hacemos colecTvamente, y que 
es tesTmonio de una éTca, de una forma de 
entender la vida, de una forma de valorar ciertas 
cosas en la vida, ¿sí? Entonces, tampoco el dolor 
espiritual, siempre desde la éTca del cuidado o 
desde la éTca del consenTmiento.  

 
Milei ahora probablemente Tene dolor 
espiritual porque perdió en las elecciones 
recientes, su parTdo fue un gran fracaso. O 
quizás también hay gente que duele por no 
poder conquistar un territorio. ¿Me enTendes? 
O sea, la expresión del dolor está 
estrechamente vinculada, o es, más bien, el 
tesTmonio de cómo estamos entendiendo la 
vida y el mundo. Entonces, Netanyahu 
probablemente va a doler por el Tempo que le 
ha tomado hacer el exterminio. Mientras 
muchas y muchos de nosotres dolemos por el 
exterminio, porque estamos poniendo en valor 
otras cosas. Entonces, no es el dolor como con 
vida propia y siempre éTco, que te va a enseñar 
algo, sino que es la acción misma, es la 
performance, es la performancia de una éTca y, 
por lo tanto, de una políTca, de una forma de 
entender y valorar la vida, las relaciones, 
etcétera.  
Y en relación a esto de “me quiero quitar el 
dolor, no quiero sufrir”, Tene senTdo también, 
¿no? O sea, el dolor es expresión de que algo no 
está bien, de que algo que está ocurriendo no 
está bien, por eso duele. Y yo hago la disTnción 
entre el dolor espiritual, que es el 
discernimiento simbólico, si tú quieres, éTco, de 
discernir que algo está siendo transgredido, del 
sufrimiento como otro Tpo de acción que 
sosTene, como el sufrimiento o el sufrir, como 
el sostener este dolor, poder seguir caminando 
en el dolor. El sufrimiento como un sostener 
este dolor por la importancia que Tene, de 
hecho. Ahora, también toma esa forma de dolor 
y sufrimiento porque hay algo que está siendo 
dañado que nos importa, y eso no es placentero, 
es doloroso.  
Ahora, el problema de la cultura occidental 
contemporánea y de las formas psicologizantes 
y psiquiatrizantes de ver esto es que ponen al 
dolor como el problema, en lugar de, como 
decía Caro, ubicar el problema en aquello por lo 
cual dolemos, que es aquello que está siendo 
transgredido.  
 



 

 

37 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Entonces, cuando cambiamos el foco, igual 
podemos entender que las personas queramos 
dejar de senTr dolor, dejar de tener que sufrir o 
estar sufriendo por, pero es necesario entonces, 
para eso acTvar contextos en los que se pueda 
colecTvizar conversaciones en torno a aquello 
que está siendo transgredido y por qué eso nos 
importa y cuáles son las acciones de 
transgresión y cuáles son las acciones de 
resistencia. 
Entonces, el dolor no es el foco de la 
conversación, sino que el dolor nos abre una 
puerta a hablar de aquello que es importante 
hablar. Y eso Tene un impacto en la experiencia 
de la expresión del dolor, porque si yo ya estoy 
hablando y dándole una forma más sofisTcada y 
colecTva, narrando, ¿cierto?, poniendo en 
marco de inteligibilidad textuales o 
conversacionales o de la expresión, algo que 
está expresándose sólo como expresión de 
dolor espiritual y de sufrimiento, entonces es 
como que se expandiera esa expresión. La 
expresión que está contenida en una 
individualidad llena de discursos que están 
tratando de silenciarla se expande a una 
conversación de lo que nos importa y entonces 
se vuelve, incluso, se explicita la parte relacional 
y distribuida de ese dolor. Entonces, yo ahora 
estoy conversando con otras personas que 
están doliendo por lo mismo y eso Tene un 
impacto en mi experiencia del doler. 
Muchas personas, por ejemplo, conversé hace 
poco con alguien que me decía, en una 
supervisión, me decía: “Estoy trabajando con un 
joven que duele mucho por Gaza y sus papás 
están muy preocupados porque haga un brote 
psicóTco, porque está extremadamente 
sensible, y nos dice: ¿y ustedes no? ¿Y ustedes 
no están viendo las noTcias? ¿Y por qué a 
ustedes no les importa?, etcétera”. Después va 
con sus amigos y los amigos le dicen: “es que 
estás exagerando”, y él va y llora en los baños, 
escondido, para poder seguir en la reunión con 
sus compañeros de curso.  
 

 
Entonces, claro, esta persona lo que está 
haciendo con este dolor es buscando una 
colecTvidad, buscando una… esta, de hecho, el 
dolor lo Tene como indagando en la éTca del 
resto y haciendo invitaciones a doler, entre otras 
muchas cosas. Y entonces, esta persona —
conversando con ella en supervisión— siguió la 
terapia y pudo trabajar con sus papás, por 
ejemplo, en la familia, y hacerles preguntas muy 
explícitas a los papás, que de hecho eran muy 
sensibles con muchos temas, y este joven, 
muchas de estas sensibilidades tenían que ver 
con los papás, pero los papás trataban de 
bajarle el perfil a todo esto para tratar de que su 
hijo dejara de doler, ¿se enTende?, en lugar de 
hablar de lo que es importante, que es aquello 
por lo cual está doliendo este joven. Entonces, 
esta psicóloga le dijo, es una psiquiatra de 
hecho, conversó con los papás para 
preguntarles acerca del dolor de Gaza, de si ellos 
eran indiferentes o no a esto, frente al hijo. Y 
entonces ellos pudieron darle una expresión en 
un lugar seguro para ellos, en los que no estaban 
del todo a cargo de los efectos que su 
conversación podía tener en el hijo porque 
había una psiquiatra, psiquiatra que estaba más 
a cargo en ese momento. Y esto fue un alivio 
para el hijo, porque este dolor se distribuyó. Y él 
pudo comprobar que sus papás tenían una 
posición éTca y se abrazaron en esto. Entonces 
este dolor se distribuyó y él empezó no a 
preocuparse menos por Gaza, pero la 
desesperación de la búsqueda de que haya otra 
gente doliendo también fue amainando, porque 
empezó a haber un colecTvo en el que este 
dolor se empezó a distribuir en conversaciones 
éTcas y políTcas de lo que es importante. ¿Tiene 
senTdo esto? 
 
Carolina Letelier: Sí, yo también quería decir 
que diría que, en gran parte, los movimientos 
sociales, los disTntos movimientos sociales, son 
expresión también de eso. Justamente de gente 
que está doliendo respecto de una cierta 
experiencia en el mundo.  



 

 

38 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Estoy pensando en los movimientos de las 
disidencias, por ejemplo, en los movimientos 
feministas, en los movimientos anTrracistas, 
etcétera. O por derecho a la vivienda, disTntos 
movimientos, ¿no?, o de defensa de territorio, 
que justamente se juntan porque hay una cosa 
colecTva, evidente, en la que están doliendo y 
también indignándose. Porque también creo 
que muchas veces esto que se inicia con un 
tremendo dolor, a propósito de encontrar la 
claridad del senTdo de en relación a qué está 
ese dolor, también puedo indignarme, no sé si 
junto o el dolor se transforma en rabia, supongo 
que depende. Pero también, entonces, ¿te 
acuerdas que decíamos? Uno puede encontrar 
también otras respuestas, además de, y una 
expresión, insisto, creo que es los disTntos 
movimientos sociales como una expresión de 
esta. 
 
Ítalo Latorre: La Rita Segato y Paul Preciado, 
Judith Butler y personas de disTntos 
movimientos sociales que, además, son 
representantes de la academia y todo esto, 
incluida la terapia narraTva, pensamos que el 
agenciamiento políTco es como un lugar al que 
queremos llegar. Las personas siempre 
responden, como hemos dicho varias veces ya. 
Es parte de la idea de que las personas siempre 
estamos moviendo el mundo, pero existen una 
serie de prácTcas, discursos, etcétera, 
insTtuciones que intentan darle a esas 
respuestas, a ese agenciamiento, un significado 
de pasividad o de patología o de criminalización, 
etcétera. Entonces, ¿por qué? porque las 
insTtuciones y el poder hegemónico, la cultura 
hegemónica, sabe, le teme a la agencia de las 
personas, le teme a nuestra agencia colecTva, a 
nuestro agenciamiento políTco. Porque sabe 
que nuestro agenciamiento políTco Tene el 
potencial de impactar en el curso que nuestras 
vidas colecTvas Tenen. 
 
 
 

 
Y, por supuesto, van a desestabilizar las 
tecnologías que intentan construir soberanías 
hegemónicas, individualistas, patriarcales, 
raciales, etcétera, racistas, etcétera, entonces, 
el agenciamiento políTco. Y entonces, cuando 
decimos que el dolor es un logro y que 
colecTvizarlo, poder conversar acerca de lo que 
está siendo importante, se puede nombrar este 
dolor como un Tpo de acción, como decías tú 
Caro, un Tpo de acción que puede nombrarse 
como indignación, o como rabia, o como 
rechazo a, o etcétera. Ya cuando es una acción 
nombrable, que está en relación a lo que yo 
también estoy nombrando de aquello que está 
ocurriendo, por ejemplo, al abuso de poder, o al 
genocidio, o a la violación, o al bullying o lo que 
sea, cuando yo nombro el abuso de poder, 
entonces puedo nombrar mi dolor como una 
respuesta a ese abuso de poder. Entonces esto 
me indigna y lo rechazo. ¿Se enTende? Y esa 
indignación y rechazo ahora ya Tene un 
nombre, que es un verbo, que empieza a 
construirse, a moldearse, a tomar forma más 
explícita de agenciamiento políTco. Y entonces, 
cuando las personas ya tenemos la conciencia 
de que estamos teniendo una capacidad de 
intervenir en nuestros desTnos colecTvos, 
entonces cambia la sensación de pertenencia en 
la vida, la sensación de dignidad, la sensación de 
que mi presencia, de mi existencia, no es inocua 
al mundo, Tene un impacto en el mundo y el 
mundo es responsivo a mi existencia. Entonces 
formo parte del movimiento de la vida. 
Entonces, todas estas nociones son nociones 
que no inventa Michael White tampoco, son 
nociones, como dice la Caro, de los movimientos 
sociales, del feminismo, del transfeminismo, de 
las luchas anTraciales, anTesclavistas, etcétera, 
¿no? Son ideas que Tenen que ver con políTca y 
con la parTcipación políTca en la vida. Por eso, 
de pronto, cuando hay gente en psicología que 
les encanta la frase “lo personal es políTco”, 
pero también asumen diagnósTcos clínicos o 
patologizan   el   dolor,   entonces  se  viene  una  
 



 

 

39 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
contradicción que es muy brutal y que es muy 
dolorosa, es muy triste para uno, porque por 
una parte, hay un intento por abrazar luchas 
sociales súper legíTmas, y no estoy 
cuesTonando la sinceridad con que las personas 
lo hacemos, pero por otro lado, hay una serie de 
insTtuciones que reclutan nuestras 
comprensiones acerca de la acción humana, 
que son hegemónicas y que no se condicen con 
las formas políTcas de entender la vida. 
Entonces, las prácTcas narraTvas y todo esto 
que estamos hablando no Tenen un propósito 
de solucionar ni de ayudar, en términos de 
ayudar de asistencialismo, ni de sanar, ni de 
reducir el dolor, ni de ¿se enTende? Como, no 
es el propósito. Nuestro propósito no es ayudar 
a las personas ni solucionarles cosas ni hacer 
que su dolor se reduzca, sino que promover 
conversaciones en las que las personas se 
reconecten con su senTdo de agenciamiento 
políTco, colecTvo. Entonces las personas dejan 
de necesitarnos porque se dan cuenta de que 
están interviniendo, que la sensación de 
inacción era una trampa, por decirlo así —suena 
más bonito en esto—, que cuando uno conversa 
con las personas y hace terapia y 
conversaciones que son largas y trata de 
vincular a las personas en un contexto de mucho 
individualismo, de muchas prácTcas de 
aislamiento, con las redes sociales, con la 
economía, con los trabajos, con las insTtuciones 
políTcas y así, pero es el propósito, sí, y hacia 
allá va nuestro trabajo, diría yo. 
 
Entrevistadora: ¡Wow! es que los dos hablan y 
yo me quedo de ¡wow!, me quedo sin palabras 
y con mucha emoción, pero me hace muchísimo 
senTdo. Y justamente en esto úlTmo que nos 
mencionabas, me genera como la duda, yo sé 
que puede ser como más complejo, pero si 
pudieran comparTrnos algunas ideas de cómo 
conectar con este agenciamiento políTco. 
 
 
 

 
Carolina Letelier: Bueno, creo que algo que se 
hace fundamental es, primero, tener esa 
claridad, ¿no?, de este discernimiento que 
estamos haciendo respecto del dolor o la 
indignación, por ejemplo, como en relación a 
qué es, qué es aquello que está siendo 
transgredido y que, frente a lo cual, frente a la 
transgresión, ¿cierto?, es a lo que nosotros 
estamos respondiendo, las personas están 
respondiendo y enriquecer la historia de por 
qué eso ha llegado a ser valioso en nuestras 
vidas, cómo es que eso es algo que nosotros, 
por ejemplo, no sé, el valor de la jusTcia, o del 
respeto, o del cuidado mutuo, ¿cómo es que eso 
ha llegado a ser valioso en nuestra vida? Hacer 
esa, historizar eso, qué personas han estado 
involucradas en ese proceso, en esa 
construcción, a través de cuáles experiencias, en 
qué contextos, en qué momentos de nuestras 
vidas, etcétera. Enriquecer ese vínculo, hacer 
visible cómo eso no es magia, ni es, como decía 
Ítalo, una cuesTón de la naturaleza humana, 
sino que ha ido siendo una elección a lo largo de 
nuestra vida, ha ido siendo una opción, algo que 
se ha ido construyendo individual y 
colecTvamente esta opción y que así es que ha 
llegado a ser así de importante, porque Tene 
todos esos vínculos, porque está en relación a 
todas estas cosas, es como tener un panorama 
grande, como poder mirarlo en perspecTva. Es 
como este elemento, como separado y 
desconectado del resto de mi historia. 
Entonces primero, yo diría que, por lo menos en 
el trabajo que hacemos, eso es muy importante, 
que se pueda nombrar. Primero nombrar y 
luego enriquecer. Ver esta mulTplicidad de 
relaciones y conexiones que Tene en disTntas 
dimensiones de nuestra vida, y luego 
colecTvizar, ver de qué manera también 
estamos vinculados o hay otros y estamos 
conectados con otro respecto de esto. Entonces 
también tenemos disTntas formas de hacer 
esto, de colecTvizar, porque siempre nosotros 
estamos     entendiendo     nuestras     prácTcas,  
 



 

 

40 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
incluso este contexto que es este de la 
psicoterapia cuando se trabaja uno a uno o en 
familia, siempre tenemos la idea de que esto es 
un trabajo colecTvo, más allá de estas cuatro 
paredes. Y hay disTntas maneras de atravesar 
esas cuatro paredes, de colecTvizar, que no sólo 
son, en que parTcipen más personas en los 
encuentros, esa es una, quizás la más evidente, 
pero también hay otras maneras de colecTvizar 
que es, por ejemplo, comparTendo saberes, 
habilidades, experiencias, iniciaTvas, a través de 
documentos. En el trabajo que hacemos, 
realizamos lo que llamamos contradocumentos, 
porque hablan de las idenTdades preferidas, no 
de estas idenTdades fallidas, que han sido 
relatadas por otros, por ejemplo a través de los 
diagnósTcos, a través de los informes escolares, 
a través del papel de antecedentes que da el 
Estado, disTntas documentaciones que existen, 
que son en general referidas a lo que falta, a los 
déficits. Nosotros hacemos contra 
documentación, que habla de lo preferido, de lo 
valorado. También hacemos otros encuentros 
que se llaman ceremonias de definición, donde 
invitamos a otras personas a atesTguar de esto 
que está siendo valioso para la persona, de los 
pasos que está dando en relación a mover su 
vida en las direcciones que quiere, entonces 
esto de colecTvizar o de hacer visible de otras 
maneras cómo estamos vinculados quizás a 
personas que están en otro lugar del mundo 
luchando por estas mismas causas, o doliéndose 
por estas mismas causas, también. Esas son 
algunas de las maneras en que me parece a mí 
que se hace esto. No sé, Ítalo, si… 
 
Ítalo Latorre: Claro, quizás como resumir, para 
gente que no sabe de terapia narraTva y que 
puede estar leyendo esta entrevista, que en el 
fondo la propuesta de la terapia narraTva es 
construir relatos de lo preferido, relatos que han 
quedado subyugados, relatos de lo que a las 
personas les importa. La propuesta narraTva es 
que los relatos son, las historias son, marcos de 
inteligibilidad o territorios, es como  por  donde  

 
caminamos en nuestras vidas. Entonces, no da 
lo mismo qué historias están contando nuestras 
experiencias, no da lo mismo qué historias están 
siendo narradas de aquello que nosotros y 
nosotras estamos viviendo, entonces en la 
terapia narraTva, ¿por qué? Porque las historias 
Tenen el potencial de hacernos senTr que 
podemos dar pasos o que no podemos dar 
pasos, que pertenecemos al mundo o que no 
pertenecemos al mundo. Las historias son las 
que definen cómo nombramos a los problemas, 
si los problemas es que yo soy histérico o el 
problema es que mi jefe está maltratándome 
desde hace seis meses, entonces, ¿qué historia 
estoy contando de lo que estoy viviendo? No da 
lo mismo. Y le da forma a las comprensiones 
colecTvas de aquello que está ocurriendo.  
Entonces, la propuesta de la terapia narraTva es 
diseñar una serie de contra prácTcas culturales, 
o sea, si todas las prácTcas culturales 
promueven ciertos discursos para la vida de 
algunas personas, que les limitan las 
posibilidades, que las convierten o las 
representan como el problema, que no 
nombran los abusos, que no nombran las 
respuestas, que no hacen jusTcia, que no 
honran la dignidad de las personas. En la terapia 
narraTva ponemos atención a todos aquellos 
aspectos de la experiencia de la persona que no 
han sido, no han tenido la posibilidad de 
insertarse en un relato, de volverse relato, de 
converTrse en una historia. Y nuestro trabajo es, 
todo esto que dijo la Caro, es como buscar todos 
los medios posibles para poder tomar esto, 
estas dimensiones de la vida o aspectos de la 
vida que no han podido ser relatadas y 
converTrlas en historias, por eso se le llama 
historias contrahegemónicas, o historias 
preferidas, o historias subyugadas. Y entonces 
estas historias están compuestas por lo que las 
personas están haciendo, lo que están 
cuidando, lo que las mueve, lo que quieren, lo 
que esperan para sus vidas, sus sueños, 
esperanzas, etcétera. Y entonces las personas 
pueden pararse en este lugar ahora.  



 

 

41 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Y cuando se paran en este lugar, que son estas 
otras historias, estos otros territorios preferidos 
ahora, entonces se reconectan con este senTdo 
de agencia, con el senTdo de pertenencia o de 
poder hacer. 
 
Carolina Letelier: Y en relación a estas historias 
que nombra Ítalo, no se trata sólo de construir 
esas historias, de hacer visible esas historias 
preferidas por la persona, sino de que esas 
historias también tengan la posibilidad de 
circular. Porque las historias no solo Tenen el 
poder de moldear nuestras vidas, porque 
vienen, especialmente cuando vienen de bocas 
poderosas, como el saber experto de la 
psiquiatría, por ejemplo, o de los políTcos, o de 
los dueños de ciertos medios de comunicación, 
sino que no son sólo poderosas porque vienen 
de esas bocas, sino que porque Tenen la 
posibilidad de circular muchísimas veces. 
Entonces, así es como se construyen las 
idenTdades, o se construyen los temas, o se 
definen ¿quién es quién?, ¿quién ocupa el lugar 
del bueno o del malo? Así se construye que una 
cierta población de un país, por ejemplo, son 
delincuentes, ¿no?, porque circulan mucho, 
circulan y se repiten y se repiten hasta que nos 
convencemos de eso. Lo mismo pasa con las 
personas a nivel personal. Si siempre se está 
diciendo en una familia, en una escuela, que 
este niño es tal cosa, terminamos, ¿cierto?, 
encanando eso que se ha construido a través de 
estos relatos, que Tenen mucho espacio para 
circular. Entonces, cuando construimos estos 
relatos preferidos no basta con que lo hagamos 
en esta relación, sino que lo importante y 
necesario es que ese nuevo relato circule 
también. Tenga otras audiencias, otros públicos, 
por eso invitamos gente, o a través de 
documentos que otras personas resuenen, que 
sea visible para otros también, porque la 
idenTdad es un logro colecTvo, no es algo que 
uno hace solo encerrado en un armario. Es en 
relación a los otros. Necesitamos ser vistos y 
reconocidos también, por otres. 

 
Ítalo Latorre: Sí, perdón, Estrella, no sé si 
estamos hablando mucho.  
 
Entrevistadora: No, no, al contrario, yo estoy así 
en modo fan de... ¡Wow! Hablen más, por favor. 
Ítalo Latorre: Quería, sí, porque quería 
solamente vincularlo con el dolor, entonces 
como no da lo mismo las historias que están 
siendo contadas acerca del dolor. Y acerca del 
dolor se cuentan historias, no quiero repeTr lo 
mismo, pero se cuentan historias que lo 
construyen como un problema individual que 
hay que resolver y como un problema 
individual, me gusta señalarlo con claridad, 
como un problema primero, y además como un 
problema individual.  
 
Y entonces hay discursos que pasan 
desapercibidos, pero que también son un 
poquito peligrosos, algunos neoliberales, otros 
de disTntos Tpos patriarcales, hay muchos, 
¿no? Esto del dolor asociado a la energía 
femenina y la energía masculina que está de 
moda ahora como todo este auge del 
patriarcado más putrefacto que está tomando 
forma de nuevo en las redes sociales y así, pero 
por ejemplo hay discursos que son también 
peligrosos y que Tenen otras intenciones, a 
veces las buenas intenciones no bastan. Como 
por ejemplo, he visto muchos posts en 
Instagram, por ejemplo, de profesionales, 
psicólogas, psicólogos poniendo “a veces duele 
nada más y hay que dejar doler, no hay 
aprendizaje en el dolor, hay que dejarlo doler y 
hay que dejarlo de doler”. Por una parte, es 
interesante que las personas estén 
cuesTonando esto de que el dolor va a traer un 
aprendizaje o que siempre el dolor es algo por 
lo cual hay que pasar para crecer en la vida y 
todas estas cosas que habló Caro antes. Pero 
por otro lado, también decir esto o este Tpo de 
discursos pone el dolor como analógico a una 
herida que se va a sanar sola, o a un daño que 
está ocurriendo y que hay que simplemente 
como cuidarlo y mantenerlo ahí.  



 

 

42 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
A mí me parecen peligrosos esos discursos, 
porque desagencian colecTvamente la 
posibilidad de hablar de este dolor en su 
dimensión políTca, en su naturaleza políTca, 
diría yo, incluso. Entonces también es una forma 
de silenciamiento disfrazado o que pasa 
desapercibido quizás con la buena intención de 
no tener que sacar provecho de cada una de las 
cosas, o de poner el dolor, esta cosa 
JudeocrisTana que habló Caro.  
Entonces, creo que nuestro trabajo como 
terapeutas, y que seguro a mí se me van 
también muchas cosas, o sea, si yo reviso todos 
mis posts, o las conversaciones con Caro, o 
nuestras clases, o nuestras terapias, no estamos 
por fuera de esto, no estamos como ahora 
nosotros moralizando de que nosotros sí 
tenemos la respuesta al dolor y las personas, 
todo el resto no, y las psicologías no. También 
tenemos que ir revisándonos y 
permanentemente, como en nuestras 
comprensiones, porque estamos, somos todos 
parte de la cultura dominante, entonces no 
estamos por fuera de construir el dolor desde 
nociones misóginas, o racistas, o aporofóbicas, 
o lo que sea. Pero por lo mismo es trabajo de 
todas las personas que nos dedicamos a 
trabajar, principalmente con el dolor espiritual 
de las personas, entender los discursos que 
están dándole un marco a nuestras 
comprensiones acerca de ese dolor. Y trazar la 
historia de esos discursos, ver de dónde vienen, 
¿qué los nutre? ¿para quién trabajan? ¿a quién 
le conviene entender el dolor de estas formas? 
¿A qué industria le conviene? ¿A qué Tpo de 
vida le conviene? ¿A qué Tpo de sociedad le 
conviene? Y si yo quiero parTcipar de eso o no, 
o prefiero responder a eso de formas que 
subviertan o que respondan o que resistan, de 
alguna forma, a esas invitaciones. Y eso es un 
trabajo conTnuo, todo lo que estamos hablando 
ahora en esta entrevista, probablemente en 15 
años más, o en 10, o en 5, tú nos entrevistes de 
nuevo, o conversemos, nosotros te 
entrevistemos   a      T,  y    estemos    en    otras  

 
comprensiones políTcas. Gracias a los 
movimientos sociales, gracias a las nuevas 
comprensiones de la sociedad que nos regalan 
¿verdad?, personas como Paul Preciado o Judit 
Butler o Rita Segato. 
 
Entrevistadora: Wow, es que me hacen pensar 
muchísimo, seguramente también a nuestros 
lectores, y yo, mientras les escuchaba, de 
pronto cambió también el foco de estarme 
fijando solo en el dolor y en el senTr, en lo que 
se siente en el cuerpo y demás. De pronto me 
quedo pensando en qué importante es doler, 
me está diciendo que hay algo, hay algo que está 
siendo transgredido y también esa pregunta 
que lanzaron de: “¿a quién le conviene?, ¿a 
quién le conviene que yo silencie esto que estoy 
sinTendo?”, y justo que yo veo que hacen 
mucho énfasis en colecTvizar.  
 
Y en esta úlTma parte hablamos como de los 
profesionales que nos dedicamos al trabajo con 
personas, y yo me quedo pensando en las 
personas que no se dedican a esto, y cuando un 
ser querido atraviesa por un momento donde 
notamos que está doliendo y a veces no 
sabemos cómo, qué decir o cómo estar. Ahí me 
gustaría, como desde su experiencia, ¿cómo 
podemos acompañar a alguien? 
Carolina Letelier: Tú dices en una relación más 
coTdiana, entre personas que no se dedican a 
esto y que no Tenen…  
 
Entrevistadora: ¿Cómo podemos 
acompañarles, por ejemplo, a un ser querido, 
acompañarle en su dolor? 
 
Carolina Letelier: Sí, bueno, yo creo que algo 
que acompaña bastante es como un interés muy 
genuino por lo que el otro está viviendo, como 
escuchar mucho, con mucha atención, como 
una presencia interesada, ¿no?, una presencia 
interesada pero de una manera respetuosa y 
cuidadosa  en  el  senTdo  de  que no esté enjui- 
 



 

 

43 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
ciando o presionando para convencer al otro de 
lo que debería estar sinTendo o de lo que 
debería estar haciendo, no como esto mismo, 
de “ya va a pasar”, “Tenes que dar vuelta a la 
página”, o “no te preocupes”, o “Tenes que 
aceptar cosas”, sino más bien interesarse en lo 
que está sinTendo, en lo que la persona quisiera 
hacer, eso como sin enjuiciar, sino que poniendo 
mucha atención, interés y curiosidad genuina en 
eso. Y diría que entregando mucho cariño, 
también, y acompañar como desde ese respeto 
y ternura y cuidado, por ahí diría yo, es lo más 
básico, ¿no? 
 
Ítalo Latorre: Yo también quería un paréntesis 
que yo he nombrado harto a Butler, a Preciado 
y así, pero igual es importante, o sea, no son los 
únicos y nosotros también estamos súper 
influidos por, además de Rita Segato, como Ochy 
Curiel, Silvia Rivera Cusicanqui, Ignacio Marjn 
Baró, Pablo Freire, Aníbal Quijano, como hay 
una serie de pensadores que, y acTvistas, María 
Lugones, etcétera, que son súper relevantes y 
no quisiera sólo nombrar a los que viven en 
Europa y Estados Unidos, bueno, Rita Segato no 
es el caso, pero… 
Y como conTnuando con esa respuesta 
también, yo concuerdo mucho con Caro, hay 
algo que yo he estado como aprendiendo yo 
mismo úlTmamente en la vida y que está en mi 
libro Dignidad por partes, que Tene que ver con 
que el cuidar implica conocer, el cuidar implica 
conocer, o sea que para yo cuidar la sensibilidad 
de alguien, necesito conocer a ese alguien y 
respetar su sensibilidad es conocerla. No hay 
una receta universal del cuidado, quizás la 
receta universal del cuidado es conocer, si es 
que hubiese algo. Pero entonces el cuidado 
implica moldearse a una variedad, a la 
diversidad del exisTr, de la experiencia de cada 
persona. Y esto no lo quiero decir en términos 
de neurodivergencias o de personalidades o lo 
que sea, sino que en términos de las 
sensibilidades  históricas  que  cada  persona  va 
 

 
desarrollando. Y que para mí eso, 
independiente que si después políTcamente o 
no se nombra como neurodivergencia o lo que 
sea, yo lo enTendo como las sensibilidades 
políTcas, históricas que las personas han ido 
desarrollando en relación a lo que han ido 
viviendo, a lo que hemos ido viviendo, las 
personas hemos ido viviendo una serie de 
experiencias políTcas en la vida, dependiendo 
de dónde nacimos, en qué cuerpo, cómo fue 
asignado ese cuerpo, qué significa ese cuerpo, 
su color, su altura, el territorio donde estuvo, el 
acceso o la precarización económica o 
educacional formal o informal, etcétera, ¿no? O 
las experiencias de transgresión que las 
personas hayan podido vivir, o esto que está de 
moda nombrar como trauma, como trauma en 
la infancia, como la herida y esas cosas, a mí yo 
prefiero hablar de sensibilidad políTca a la 
comprensión de las personas respecto de lo que 
merecen en sus vidas y lo que no, o de lo que 
Tenen derecho a vivir y lo que no.  
Y entonces el cuidado para mí Tene mucho que 
ver con eso, con conocernos, con conversar, con 
saber cuáles son las cosas que tengo que cuidar 
conTgo que quizás con otras personas no. Yo 
tengo amigas y amigos que el humor sarcásTco 
no les gusta, por ejemplo, les duele. Y tengo 
otros amigos y amigas que el humor sarcásTco 
es su vida. Y a mí me gusta mucho el humor 
sarcásTco, yo con el hijo de la Caro, el Marjn, 
por ejemplo, el Pedro y el Manuel, puedo pero 
nos tenemos que encerrar a reírnos entre 
nosotros de humor sarcásTco que es un humor 
políTco para nosotros incluso, pero sé que hay 
personas que no les gusta ese humor y entonces 
yo no voy a estar descuidando ese lugar o 
diciéndoles: “oye, pero si es sarcásTco, ¿cómo 
no lo enTendes?” Sino que voy a respetar esa 
sensibilidad, porque voy a entender que es el 
resultado de una experiencia histórica de la 
persona. Eso no quiere decir que vamos a estar 
tratándonos, o sea, el cuidado no es tratarnos 
como,  como  con  un  extremo  cuidado  de  no 
 



 

 

44 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
poder conversar, ¿sí? No Tene que ver con eso, 
conocer las sensibilidades de las personas Tene 
justamente que ver con también poder hablar 
políTcamente de eso a lo cual hemos 
desarrollado sensibilidad. Entonces, por 
ejemplo, no sé, si a mí no me gustan mucho las 
bromas a mi cuerpo, entonces no es solamente: 
“Ah, al Ítalo no le hagan bromas de su cuerpo 
porque es sensible con eso”, sino que también 
implica hablar de por qué. Entonces yo podría 
decir: “porque me hicieron bullying con eso 
durante muchos años”, entonces vamos a 
empezar a hablar del bullying y de los efectos 
del bullying, por ejemplo, ¿se enTende? Y 
entonces esa sensibilidad también puede ir 
mutando, o transformándose, o moviéndose, 
pero no a la fuerza, no porque ya ¿cómo vas a 
ser sensible con eso si es solo una broma?, sino 
que de nuevo, porque pudimos hablar de lo que 
importa, políTcamente, ¿cierto? Entonces, eso 
es un aspecto que a mí me importa mucho. 
Y lo otro, el otro aspecto de lo coTdiano diría yo 
que son las relaciones de poder, como tener 
mucha conciencia en las relaciones de poder, 
porque nuestra responsabilidad en las 
relaciones son disTntas, en disTntas relaciones, 
no es lo mismo mi conversación o mi compañía 
con el dolor de un amigo de mi edad, hombre, 
cis, hétero, no sé qué, psicólogo, etcétera, que 
con el hijo de mi pareja, o con un estudiante, o 
con mis papás, que ahora ya no son los papás 
que eran, ahora son mis papás que son más 
viejos, y que yo ya no tengo el mismo rol con 
ellos, o ¿se enTende? Dependiendo de cómo yo 
puedo ejercer el poder, de cuánta influencia 
puedo tener y qué responsabilidad tengo en esa 
agencia, o sea, en esa relación de poder, 
también va cambiando mis posibilidades, van 
cambiando mis posibilidades de acción y la 
forma que toma eso.  
Por eso “la terapia”, entre comillas, como un 
territorio aparte, porque siempre se separa 
como terapia/vida coTdiana. La terapia no es 
algo  aparte a la vida coTdiana,  es  parte  de  la 
 

 
vida coTdiana, de estas relaciones de poder que 
están establecidas o mediadas por un modelo 
de negocio que Tene que ver con que la gente 
pague por un servicio que es conversar, pero 
finalmente es una relación de poder, que 
implica pago, implica un modelo de negocio. 
Con el hijo de mi pareja no tengo un modelo de 
negocio, por ejemplo, si él me quiere preguntar 
algo, yo no le voy a cobrar por una hora de 
sesión, ¿se enTende? pero es parte de un 
conTnuo de relaciones de poder que se 
establecen cultural y políTcamente. Entonces, la 
terapia, yo tengo una cierta responsabilidad, 
pero también como jo tengo una 
responsabilidad, también como hermano, como 
pareja, o lo que sea o como amigo, ¿se 
enTende? y eso me abre posibilidades, me pone 
responsabilidades y cambia mi capacidad o el 
espacio que tengo para influir, las posibilidades 
que tengo de influir y las que no. 
 
Entrevistadora: Sí, me hace muchísimo senTdo, 
y mientras los escuchaba me anoté que, en esta 
parte de acompañar, corríjanme si me equivoco, 
anoté: cuidado, conocer, acercarse de forma 
genuina, hablar de lo que importa.  
Y, en ese senTdo, en algún momento de esta 
conversación, esta entrevista, mencionaron 
acerca “cómo de sostener el dolor”, ahí me 
gustaría, si pudieran, explicarme a qué se 
refieren con eso. 
 
Carolina Letelier: Tú hablaste de sostener el 
dolor Ítalo… 
 
Ítalo Latorre: Hazte cargo [sonrisas], o sea, es 
que el dolor se sosTene en la medida en que no 
hablemos de lo que es importante, se sosTene 
en esa forma. Y de nuevo, el dolor es una 
experiencia compleja, porque el dolor no es 
solamente algo puro, limpio, que habla de sólo 
de la éTca y, así como igual nosotros hemos 
estado diciendo, sino que el dolor, al ser una 
construcción  de  significado,  o  al  implicar  una  
 



 

 

45 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
construcción de significado, también puede 
estar secuestrado o contaminado por discursos 
dominantes, como, por ejemplo, la culpa. 
Entonces, por ejemplo, una mujer que ha vivido 
un abuso sexualizado puede estar expresando 
dolor porque sabe que hay algo que no está 
bien, pero la explicación de ese dolor, la 
explicación o el marco de inteligibilidad, podría 
ser la culpa, que es un marco patriarcal y 
misógino. Entonces, ese dolor está sostenido 
por la culpa, pero está significando el problema 
de alguna forma en que puede llevar, de hecho, 
a esta mujer a quitarse la vida, por ejemplo, o a 
dañarse, o a drogarse, o a mal, digamos, abusar 
de drogas o lo que sea, ¿no?, como hacerse 
daño.  
Entonces, el dolor se sosTene en la medida en 
que las personas sabemos que hay algo que fue 
transgredido y que es urgente hablar, o que hay 
algo que no quiero para mi vida y que es urgente 
hablar, y se va transformando siempre, ese 
dolor siempre va mutando, va tomando otras 
formas en la medida en que vamos teniendo 
otras experiencias o vamos teniendo 
conversaciones. Pero no es que sostengamos el 
dolor, o sea, sí, el dolor lo sostenemos en la 
medida en que eso que es importante hablar no 
esté siendo hablado. Estoy reduciendo un 
poquito la complejidad de esto, pero eso podría 
ser un poquito un resumen. Y entonces, para 
sobrevivir a este dolor, sufrimos, o sea, es un 
sufrimiento, toma la forma de sufrimiento 
porque sabemos que hay algo que nos duele 
que está siendo avasallado, ¿se enTende? 
Entonces, más bien, el poder colecTvizarlo con 
la familia, con gente que uno quiere, que conla, 
que no te va a juzgar, que no siempre es la 
familia, que muchas veces no es la familia, Tene 
más que ver no con sostener el dolor, sino con 
tomarlo en serio, con honrar la sabiduría 
implícita en ese dolor. Se enTende entonces 
como el sostener Tene más que ver con saber 
que no está siendo hablado lo que hay que 
hablar, en parte.  
 

 
El resto de la comunidad parTciparía en poderle 
dar expresión más rica y sofisTcada a eso que 
está siendo expresado, por ahora, casi que en 
términos sólo emocionales o de imágenes 
simbólicas, metafóricas, etcétera. 
Carolina Letelier: Perdón, ¿tú estás hablando 
aquí del sostener como el que permanezca?  
 
Ítalo Latorre: Claro.  
 
Carolina Letelier:  Ah.  
 
Ítalo Latorre: Sí, yo sé que también está la 
comprensión de sostener como el contener, o 
el...  
 
Carolina Letelier: Sí, que yo diría que es como lo 
más habitual, ¿no? No sé si era como un poco… 
No sé, yo lo pensé por ese lado, como de cómo 
acompañar justamente, de cómo dar como esta 
contención, o red, o sostén de apoyo.  
 
Ítalo Latorre: Claro, lo que pasa es que a ese 
sostener, yo estaba hablando cuando yo dije 
“sostener el dolor”, no a contener, bueno que es 
una metáfora que también usaríamos, el 
contenedor de algo, como algo que se mete 
adentro, quizás sí un sostén o un 
enriquecimiento, ¿no? como una ampliación de 
esto. No sé si te estamos respondiendo o 
quieres otra respuesta Estrella. 
 
Entrevistadora: No, sí, sí, adelante. Lo que pasa 
es que yo escuché eso y no me quedó como muy 
claro justo a qué se referían con sostener el 
dolor entonces, por eso me permij 
preguntarles, para entender cómo 
precisamente a qué se referían cuando decían 
sostener el dolor. 
 
Ítalo Latorre: Como afirmarlo, es como 
agarrarlo, como sostenerlo, pero que la persona 
o las personas que estamos doliendo, o que 
están doliendo manTenen vivos, o sea, se 
sosTene, persiste.  



 

 

46 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Michael White hablaba de que este dolor 
incluso puede aumentar, y ese aumento no es 
tesTmonio de una falla o de que estamos 
retrocediendo, dando paso hacia atrás sino que 
el aumento de su dolor es tesTmonio de que la 
persona podría estar disTnguiendo que aquello 
que está siendo transgredido está aún más en 
riesgo o se le está alejando más a la persona de 
eso que está haciendo transgredido. Entonces la 
persona no solo sosTene el dolor, sino que hasta 
lo puede aumentar como si fuera equivalente a 
un grito que hay que pegar, que hay que dar más 
fuerte y más alto porque eso que está siendo 
transgredido está siendo más transgredido, las 
bombas están sonando más fuertes, ¿se 
enTende? Entonces y también eso, Michael 
White habla de la habilidad que tenemos las 
personas para sostener un vínculo con eso que 
es preciado y que está siendo transgredido o 
que se nos está alejando, o sea por más que está 
siendo transgredido o alejado mantenemos ese 
vínculo y ese vínculo toma la expresión de más 
dolor. 
 
Carolina Letelier: Sí, se me vino un ejemplo, 
sostener aquí en este, sería como no soltar, 
como en esa idea, ¿enTendo cierto Ítalo? Y se 
me vino un ejemplo justamente de una persona 
con la que estaba trabajando, una mujer que se 
separó hace un Tempo ya, pero queriendo y 
estando convencida de que esa es una buena 
decisión, ha tenido y ha sostenido durante tres 
años, desde que se separó, un gran dolor. Y 
conversando, concluimos que esto de este gran 
dolor tenía mucho que ver con que tenía ella la 
sensación de que había como una especie de 
mandato de que ella tenía que dar vuelta a la 
página y, como quien dice, olvidar, o un poco, sí, 
como hacer desaparecer a esta persona de su 
vida, a su ex marido, pero ella tenía, esa persona 
sigue siendo alguien muy valioso para ella, a 
pesar de estar convencida de que es una buena 
decisión haberse separado, es una persona muy 
significaTva.  
 

 
O sea, hay toda una parte de su historia que 
para ella es muy importante, y cuando pudimos 
hablarlo, en que no era necesario, como usamos 
la metáfora, como de arrancar el árbol, sino que 
de ver qué lugar le quiere dar a ese árbol en su 
vida, de qué manera quiere como reconfigurar 
esa relación fue como un alivio tremendo, que 
no se trataba de dar vuelta a la página, de 
olvidarlo sino que, como quien dice, ponerlo en 
otro lugar y ver de qué manera se quiere 
relacionar ahora. Eso le dio pie a no tener que 
seguir como sosteniendo, así tal cual lo estaba 
sosteniendo, porque era como, esto de 
agarrarlo muy firme, porque no quería soltarlo 
como le decían: “que ya”, “¿hasta cuándo?”, 
“Tene que…” Así, como se supone que tenían 
que hacerlo, ella no quería, entonces, pensar 
que había otras maneras posibles fue lo que le 
hizo senTdo, y cómo cambiar esta relación con 
ese dolor que hablaba más bien de esta 
obligatoriedad o amenaza de perder ese 
vínculo, como en forma más radical. Eso. 
 
Entrevistadora: Ay, muchas gracias, gracias por 
sus ejemplos y justamente me quedo pensando 
en que el foco no es como dejar de doler, sino 
¿qué está pasando?, ¿qué está siendo 
transgredido?, ¿qué es importante para T? Me 
genera la duda, y se los digo con toda 
honesTdad y con toda humildad, no sé si hay 
alguna cosa que quizá yo no les haya 
preguntado que sea importante comparTrnos y 
qué les gustaría comparTrnos. 
 
Ítalo Latorre: O sea, yo seguro que hay muchas 
cosas, como, pero también, en un contexto de 
entrevista así, más bien pienso: ¿estará claro lo 
que alcanzamos a decir?, ¿estará lo 
suficientemente en un lenguaje amable para 
quienes vayan a leer esta entrevista? Porque 
pienso que, claro, este es un tema que da para 
mucho, mucho, mucho, pero lo que alcanzamos 
a hacer, estará claro, o habrá algo que aclarar, o 
habrá  algo  que  quizás  decir  en  términos  más  
 



 

 

47 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
simples, más cercanos, digamos, a la 
experiencia coTdiana de la gente. 
 
Entrevistadora: Justamente, pensando en les 
lectores, mencionaron una cosa que, para mí, es 
muy poderosa y que me gusta mucho, sin 
embargo, pensando en elles, me gustaría si nos 
pudieran comparTr un poquito sobre cuando 
mencionaron la persona nunca es el problema. 
Creo que eso sería muy valioso, que pudieran 
comparTrnos, desde su perspecTva, a qué nos 
referimos con esto. 
 
Carolina Letelier: Bueno esa es una...  
Ítalo Latorre: Disculpa, voy a estar sin cámara un 
segundo, pero Caro, ¿puedes ir respondiendo? 
Estoy escuchando.  
 
Carolina Letelier: Es una de las ideas principales 
que sosTenen todo el andamiaje, que son las 
prácTcas narraTvas, la teoría y la prácTca de la 
narraTva, porque esta idea que aparece como 
tan simple, aparentemente, es una idea que 
realmente está subvirTendo 350 años de un 
discurso hegemónico que va en la dirección 
completamente contraria, que es decir que la 
persona es el problema, que es la comprensión 
estructuralista de la idenTdad que pone al 
interior de la persona de disTntas maneras. 
Puede ser como que hay una estructura, que 
hay una naturaleza humana, o que hay un 
aparato psíquico, o que hay diferentes 
definiciones o comprensiones que ponen algún 
Tpo como de determinante y una explicación 
que internaliza y individualiza en la persona su 
forma de proceder en el mundo. Entonces, que 
a parTr de eso, que está internalizado, se explica 
por qué está haciendo lo que está haciendo de 
esa manera, o doliendo, o respondiendo de la 
manera en que lo está haciendo. Y esto, como 
pone en relación a las personas, con los 
problemas. La persona está en relación con el 
alcohol, por ejemplo, de una manera que está 
siendo problemáTca, pero no es que sea 
alcohólica, que eso lo consTtuya, ¿no?  

 
Sino que estamos en relación con, bueno, con 
disTntas, de lo que se llama o se define como 
problemáTco, con la responsabilidad, con el 
orden, con la soledad, con la sensación de no 
valer, etcétera. 
Entonces, esta manera de comprender, que 
sería una comprensión no estructuralista, sino 
que a parTr de los estados intencionales de la 
persona, eso es lo que a nosotros nos interesa 
hacer visible, el que Tene que ver con los 
compromisos, los valores, los propósitos, los 
sueños, las esperanzas, los principios de vida 
que mueven a las personas. se da vuelta, eso se 
subvierte, y por eso es que también podemos 
pensar en que las personas Tenen una 
experTcia. Hablamos de que las personas son 
expertas en sus vidas, ellas saben por qué les 
duele lo que les duele, o cómo les duele, o de 
dónde viene esta historia, o esta sensación de 
dificultad o de no valer, ¿enTendes? Y no está 
puesta la experTcia en el profesional, que sabe 
aquello que te pasa o lo que está fallido en T.  
David Epstein nos contaba que ellos observaban 
cuando estaban ahí, a fines de los 70s, 80s, 
trabajando, mirando y construyendo, ¿cierto?, 
estas formas de responder, de trabajar. Decía: 
observábamos lo que hacían en psiquiatría, y 
tratábamos de darlo vuelta, ¿no?, y de hacer lo 
contrario. Entonces, si el experto le ponía el 
nombre al problema de la persona es: ¿cómo le 
llamarías tú a esto que tú estás viviendo? Esa es 
una desde la narraTva, ¿no? Cómo nombrarías 
tú esta experiencia que te está siendo dolorosa 
o dilcil, cómo la describirías, qué pasos podrías 
dar, cómo lo evaluarías tú, no cómo lo evalúo yo, 
sino cómo es para T, en tu vida, estar sufriendo 
esto. Así, ¿no? Por eso que es tan radical el 
cambio, el giro que hace, respecto de lo 
hegemónico, de lo que ha venido siendo desde 
hace tantos años, pero no respecto de los 
cientos de años anteriores a estos 350, que las 
cosas se entendían también de otra manera, no 
siempre se ha entendido el dolor humano así.  
 
 



 

 

48 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
No siempre se ha explicado ni se ha tratado de 
esta manera, entonces es más bien un giro pero 
respecto de estos úlTmos 350 años. Eso. 
 
Entrevistadora: Ay perdón, me quedé callada, 
por si Ítalo quisiera mencionar algo.  
 
Ítalo Latorre: No, no.  
 
Entrevistadora: Ok. Ay, Caro, es que yo te 
escuchaba y decía ¡wow! Para nosotres, les 
cuento, es muy importante tenerlos en este 
espacio, porque justamente pensamos que sus 
palabras son muy valiosas para nuestres 
lectores. Y en ese senTdo, en esta conversación 
podemos entender sus miradas y, acerca de lo 
que nos han hablado también de otras personas 
que ustedes han traducido, y que esto es como 
algo de muchas personas, enTendo. Y entender 
esta parte del dolor como  logro colecTvo, como 
una expresión de que algo importante ha sido 
transgredido y de colecTvizar, creo que es algo 
en lo que hacen mucho énfasis. Y también 
mencionaron, bueno, ahorita esta parte que nos 
acaba de comparTr Caro, que es muy poderoso 
de la persona nunca es el problema. O sea, la 
primera vez que yo lo escuché, dije: wow, ¿no? 
Y poco a poco lo he entendido cada vez más, 
ahorita lo enTendo un poco más. Y también hay 
algo que mencionaron sobre honrar la sabiduría 
implícita de ese dolor, cuando estamos 
hablando del dolor, y en ese senTdo, me 
gustaría preguntarles, si pudieran dejar un 
mensaje a nuestros lectores de la revista sobre 
cómo honrar la sabiduría de su dolor, ¿qué les 
dirían? 
 
Carolina Letelier: Sobre cómo, yo pienso que 
honrar la sabiduría, honrarlo como sabiduría, es 
justamente cómo hacer visible que hay una 
sabiduría, primero que nada como que implica 
un reconocimiento de la existencia de esa 
sabiduría, lo contrario a la descalificación de esa 
sabiduría.  
 

 
Lo digo en ese senTdo, es un reconocimiento de 
que ahí hay un saber, que ahí hay este 
discernimiento, y ya el reconocimiento de ese 
saber, la valoración de ese saber, el respeto de 
ese saber, me parece que es un acto de jusTcia 
y dignidad como algo mínimo, porque a las 
personas muchas veces se les descalifica en eso. 
Se devalúa, se burla, y eso es, para mí, ya es un 
acto de injusTcia. Esa deslegiTmación del propio 
saber, como que hay un saber superior que 
debiera como darle el permiso o la aprobación 
o la cerTficación de que corresponde o no 
corresponde. Entonces, lo primero es eso, como 
que ese reconocimiento ya es un acto de 
respeto, de valoración, de un saber. Y esto me 
parece fundamental, porque reconocer ese 
saber no es como una cuesTón pequeña, ¿no? 
Como que digo, ah esta frase, sino que 
reconocer ese saber, es reconocer una historia 
también. Reconocer y valorar una historia, 
porque ese saber ha sido construido en una 
historia que además es una historia situada, es 
una historia con otros, con otres, a lo largo del 
Tempo, entonces, es cómo, ¿cómo se dice? Sí, 
como una valoración a la persona en toda su 
complejidad y en toda su dignidad, como ser 
humano, como una cuesTón básica. 
 
Ítalo Latorre: Sí, a mí me gusta la palabra 
sabiduría, también, en lugar de conocimientos, 
por ejemplo, estas son disTnciones que no son 
tan importantes tampoco, no son disTnciones 
como radicales, pero sabiduría, siempre se 
habla de la sabiduría asociada, por ejemplo, a la 
sabiduría ancestral o de pueblos ancestrales o 
de lo viejos, de las personas grandes o mayores, 
no sé cómo le dicen en México, asociado como 
a la experiencia del vivir, a la acumulación de 
saberes que han tenido un terreno donde ser 
habitado en la experiencia misma como que 
Tene que ver con el vivir y entonces todas las 
personas tenemos sabiduría, en tanto todas las 
personas hemos vivido nuestras vidas hasta 
donde las hemos vivido.  
 



 

 

49 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Y entonces honrar la sabiduría de la infancia, 
honrar la sabiduría del dolor, honrar la sabiduría 
de las personas en relación a los problemas a los 
cuales están respondiendo, me parece que 
implica un acto de curiosidad radical en torno a 
cómo la persona o las personas han vivido sus 
vidas. Entonces, en lugar de buscar soluciones, 
o dar consejos, o decir cómo hay que vivir la 
vida, o cómo es la forma correcta, normal, 
esperable, adecuada, etcétera.  
Es decir, ¿qué sabes de lo que has vivido? Es 
como volverse curioso, o volver la curiosidad a 
lo que las personas han acumulado en lo que 
han vivido. Y aquí hay una disTnción que sí, para 
mí, es importante, que Tene que ver con la 
cultura de la solución, que esto no Tene que ver 
con lo que las personas han tratado o han 
abrazado como soluciones para responder a sus 
vidas, ¿sí? 
Hoy día estamos viendo cómo muchos dolores y 
mucha sabiduría de las personas, en torno, por 
ejemplo, a la injusTcia y a la inequidad, está 
siendo capturados por soluciones neofascistas, 
entonces, ir a ser curioso de la sabiduría de las 
personas no sería ir a preguntarles: “¿por qué 
ahora eres neofascista? Qué interesante, me 
voy a volver neofascista igual que tú”, sino 
entender qué es lo que el neofascismo aquí está 
respondiendo de la sabiduría de la persona. O 
sea, si el neofascismo sabe algo, es escuchar el 
dolor de las personas, pero secuestrarlo y darles 
soluciones que ofrecen como magia, y cambios 
irreales, son cosas falsas básicamente, pero por 
que de alguna forma, pueden escuchar que hay 
un dolor, y que ese dolor son las personas 
protestando, denunciando, diciendo, hablando, 
expresándose. Esa es la sabiduría. La sabiduría, 
es creo que no es justo, no es justa la inequidad, 
no la solución que te da el neofascismo, ni 
ninguna cosa en todo caso. Cuando nos 
volvemos curiosos de eso, de lo que me parece 
injusto,    por     ejemplo,    entonces    podemos 
 

 
conversar colecTvamente de cuáles son las 
mejores soluciones, para que el neofacismo de 
hecho, no siga secuestrando las respuestas a 
esos dolores. Pero en el coTdiano diría que Tene 
que ver con eso, con volvernos curiosos de esa, 
las personas somos expertas en nuestras vidas, 
Tene que ver con esa premisa y convicción de la 
prácTca narraTva también. Eso. 
 
Entrevistadora: ¡Muchísimas gracias! Me da 
mucho senTmiento escucharlos porque es una 
mirada que genuinamente, y se los digo de todo 
corazón, vale mucho la pena escucharles, les 
agradezco con todo el corazón, me siento muy 
honrada de haberles escuchado y les 
agradecemos profundamente por brindarnos 
esta entrevista, muchas gracias por comparTr 
con nosotres sus palabras que son como un 
curita rebelde para nuestros corazones. Muchas 
gracias.  
 
Ítalo Latorre: Qué bonito, gracias. 
 
Carolina Letelier: Muchas gracias Estrella, que 
estés muy bien. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.642.50-54 

¿CÓMO VIVE UNA ADOLESCENTE LAS RESPUESTAS DE SU 
FAMILIA AL RELATAR UN ABUSO SEXUAL? 

 
 

Instituto de Innovación en Psicoterapia Sistémica 
 

 Resumen 
 

 

 
Lic. En Psicología.  
Maestra en Terapia Familiar Sistémico-
Relacional.  
Doctoranda en Inves?gación Psicológica 
por ITESO.  
Coordinadora de Ins?tuto de Innovación 
en Psicoterapia Sistémica. 

 
Correo electrónico:  
mivoz3103@gmail.com 
   

  
Recibido: 21 de abril de 2025 
Aceptado: 10 de julio de 2025 
 

Cita recomendada: 

Castellanos, A. (2026). ¿Cómo vive un adolescente las 
respuestas de su familia al relatar un abuso sexual? 
Revista de Divulgación Crisis y Retos en la Familia y 
Pareja, 8(1), 50-54. 
h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.642.5
0-54 

 
 

 

Este ar(culo explora las experiencias e 
interpretaciones que una adolescente 
atribuye a las respuestas de su familia tras 
revelar el abuso sexual vivido durante su 
infancia. A par:r de un enfoque cualita:vo 
fenomenológico, con alcance exploratorio, se 
presenta un estudio de caso único que 
profundiza las dimensiones emocionales y 
relacionales que emergen tras la revelación 
del abuso. El análisis se organiza en tres 
momentos: antecedentes, revelación y 
consecuencias familiares, en concordancia 
con el modelo de Silva dos Santos y Dalbosco 
Dell’Aglio (2013). Se observa que las 
respuestas familiares fueron variadas, desde 
el rechazo o la minimización, hasta el apoyo 
afec:vo por parte de figuras clave. Este 
trabajo permite una comprensión amplia de 
las consecuencias relacionales de la 
revelación. Se presentan tensiones, apoyos, 
rupturas y silencios. Se concluye que el afecto 
y la comprensión, especialmente de los 
papás, son fundamentales. 
 
Palabras clave:  Abuso sexual infan:l, 
adolescencia, revelación, consecuencias. 

 

Mtra. Araceli Castellanos Aceves 

 

ESTUDIO DE CASO 

mailto:mivoz3103@gmail.com
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.642.50-54
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.642.50-54


 

 

51 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
l abuso sexual infanMl (ASI) ejercido por 
figuras cercanas se caracteriza por su 
complejidad emocional y relacional, que 

obstaculiza la comprensión y expresión de lo 
vivido (Herland, 2023). En muchos casos, las 
estructuras que deberían garanMzar cuidado y 
protección -como la familia o la figura materna- 
se ven implicadas en formas de negación o 
silenciamiento.   

La adolescencia es caracterizada por la 
emergencia del pensamiento críMco, momento 
propicio para reinterpretar las vivencias 
infanMles, además se comienzan a cuesMonar los 
relatos familiares. Por lo que las necesidades de 
hablar, buscar apoyo o hacer visible una 
experiencia anteriormente silenciada, son más 
fuertes (McGill & McElvaney, 2023). Las 
consecuencias del ASI durante la adolescencia 
pueden incluir trastornos del estado de ánimo, 
alimentarios, autolesiones, consumo de 
sustancias, ideación suicida y prácMcas sexuales 
de riesgo (Orrego et al., 2020). 

Uno de los momentos más di_ciles en la 
experiencia de quien ha vivido abuso es la 
revelación: Hablar de lo sucedido implica miedo, 
culpa y vergüenza por desafiar vínculos, el 
riesgo de no ser creído y exponer tensiones 
familiares que, muchas veces, se sosMenen 
desde el silencio (McPherson et al., 2024).  

Más del 70% de adolescentes que 
revelan un abuso por parte de alguien cercano 
reciben respuestas negaMvas, que pueden 

agravar su vivencia (Ellio" et al., 2022). Las 
normas que valoran el silencio familiar, la 
obediencia jerárquica y la preservación del 
presMgio social actúan como barreras 
significaMvas para hablarlo (McPherson et al., 
2024). 

Por esta razón, muchas adolescentes 
prefieren hablar con pares antes que con 
adultos (Landberg et al., 2022; McGill & 
McElvaney, 2023). Cuando revelan a la familia, 
las madres se cuesMonan cuál es la forma 
correcta de apoyar (Mauny et al., 2023). Estas 
reacciones no siempre surgen de la indiferencia, 
sino que pueden estar mediadas por miedo, 
culpa o experiencias dolorosas. 
 
¿QUÉ SE HIZO? 

La información fue obtenida mediante 
una entrevista semiestructurada en 
profundidad, realizada en un espacio 
psicoterapéuMco. Durante la entrevista se 
incluyó una técnica de evocación narraMva: se 
presentaron dos videos que mostraban escenas 
de revelación. Uno de ellos, una escena de 
telenovela (UniNovelas, 2016), generó 
resonancia en Julia, ya que le resultó familiar y 
cercano. Esta estrategia permiMó abrir el relato 
de manera respetuosa, facilitando que pudiera 
expresar aspectos personales di_ciles de 
abordar directamente. 

 

E 



 

 

52 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
La entrevista fue audiograbada con 

consenMmiento informado y transcrita de forma 
completa, uMlizando seudónimos.  

Se basó en una tabla de consistencia 
construida previamente para alinear los 
objeMvos del estudio con las preguntas 
formuladas y las categorías de análisis.  

El modelo de tres momentos de Silva dos 
Santos y Dalbosco Dell’Aglio (2013), permiMó 
explorar cómo la adolescente relató la 
revelación, sus moMvos y las respuestas: 

1. Antecedentes de la revelación 
2. El acto de la revelación 
3. Las consecuencias familiares 

posteriores. 
 

¿QUÉ SE ENCONTRÓ? 
1. Antecedentes de la revelación.  

Julia vive con sus padres y tres hermanos 
mayores. El abuelo tenía una relación afectuosa 
con ella, lo que dificultó que reconociera 
inicialmente el abuso. Desde los 5-6 años, hubo 
abusos, pero no los idenMficó así hasta los 13 
años, cuando se reacMvaron los actos. 

Los factores que retrasaron la revelación 
fueron el miedo a la reacción de su familia y 
presión por mantener el secreto, ya que su 
madre le decía que no le dijera nada a su papá. 
Julia senja dificultad para verbalizar, ya que 
lloraba cada vez que intentaba hablar: 

Yo todos los días me levantaba pensando 
en -le quiero decir a mi mamá, y ese miedo de 
no poder, esa impotencia-… 

SenD asfixia por guardar el secreto. 

 
Relata que por un Mempo no tuvo 

claridad sobre lo vivido: 
Tengo recuerdos bloqueados de mi 

infancia… hasta los 13 años no entendí lo que 
pasaba. 

Este fragmento muestra recuerdos 
eventuales. Presentó otras manifestaciones 
_sicas como dolores de estómago, insomnio y 
llanto frecuente. 
 

2. Revelación 
El proceso fue progresivo. Primero habló 

con su hermano por mensaje de texto, después 
con su madre en una conversación directa y, 
postergó hablar con su padre por decisión de la 
madre. La respuesta del padre facilitó que ella 
se sinMera escuchada: 

Mi alivio fue que él me preguntó 
directamente, como que por eso me ayudó. 

En contraste, la reacción de la madre fue 
contradictoria: 

Y mi mamá en vez de… yo lo único que 
quería en ese momento era como un abrazo de 
mi mamá, sí me enRendes? Es lo único que 
pedía, y mi mamá, o sea me gritó. -ay, estás 
haciendo una novela, no sé qué… vete a tu 
cuarto- Y… y no sé, eso… me senD muy 
rechazada en ese momento (llora). 

Estas frases evidencian formas de 
minimización. La inclusión del padre en el relato 
fue posterior, pero significaMva en la experiencia 
de senMrse comprendida.  Julia temía que su 
padre confrontara al abuelo violentamente. Su 
madre la culpabilizaba de no perdonar y le gritó 
cuando ella expresó incomodidad por la visita 
del abuelo, reforzando su sensación de rechazo. 
 

3. Consecuencias familiares 
Después de hablar, la adolescente tomó 

distancia del abuelo, lo que implicó un cambio 
en su entorno familiar. 
 



 

 

53 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 

Como que yo viví un proceso de duelo al 
tener que separarme de mi abuelo, porque era 
algo que yo no quería. 

La madre no quiso hablar del tema y 
sugirió el perdón como solución. El padre 
ofreció una postura disMnta. 

Él me dijo que me entendía, que era 
válido lo que senDa y que no estaba mal. 

Mi papá me dijo -él (abuelo) merece tu 
rechazo- 

También menciona el deseo de 
confrontar al abuelo: 

Yo quisiera enfrentarlo, es algo que 
quiero hacer, pero no he encontrado el  
momento. 

 
 
 
 
 
 
 

La entrevista muestra cómo revelar lo 
que vivió cambió las relaciones familiares de 
Julia. Algunas se rompieron; otras, como la del 
padre y la abuela, se fortalecieron. Su hermano 
Javi decidió rechazar al abuelo en apoyo a ella. 
Estos cambios confirman que hablar del abuso 
no es un solo momento, sino un proceso lleno 
de emociones, silencios, contradicciones y 
reacciones inesperadas. 

Antes de hablar, Julia vivió con miedo, 
confusión y una sensación de no poder expresar 
lo que senja. Esto coincide con lo que señala 
Herland (2023), quien sosMene que cuando el 
agresor es alguien cercano, la persona puede 
senMr cariño y temor al mismo Mempo. Julia no 
guardó silencio por decisión propia, sino porque 
no se senja segura para hablar. 

 
 

 
La forma en que se atrevió a contar lo 

vivido tampoco fue directa. Comenzó 
escribiéndole a su hermano, como muchas 
adolescentes hacen cuando sienten que hablar 
en persona es di_cil (Landberg et al., 2022). Su 
madre reaccionó con evasión y duda, mientras 
que su padre escuchó con calma y validó lo que 
ella comparja. Esta diferencia entre ellos 
muestra lo señalado por McGill y McElvaney 
(2023): la forma en que las personas cercanas 
responden puede ayudar a sanar o, por el 
contrario, aumentar el dolor. 

Después de la revelación, las reacciones 
familiares no fueron iguales. El padre fue un 
apoyo, pero siguió teniendo contacto con el 
abuelo, lo que generó confusión (Herland, 
2023). Esta mezcla de respuestas obligó a Julia a 
convivir con mensajes contradictorios dentro de 
su propia familia. 
 

¿QUÉ SE CONCLUYE? 

 
Revelar un abuso por parte de un 

familiar cercano es una experiencia 
emocionalmente di_cil y con muchas 
implicaciones. No es solo contar lo que pasó, 
también implica atravesar miedos, dudas, 
senMmientos encontrados y relaciones 
complejas. La entrevista permiMó conocer no 
solo lo que Julia pudo decir, sino también lo que 
no dijo en su momento, lo que sinMó y lo que 
aún está pendiente de resolver. 

 



 

 

54 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Su silencio no fue por deseo, sino porque 

no percibía un entorno seguro para hablar. 
Revelar lo vivido no fue un solo acto, sino un 
proceso: primero escribió, luego observó cómo 
reaccionaban los demás y, finalmente, se 
atrevió a hablar. 

Las respuestas de la familia fueron muy 
disMntas. Algunas dolieron, como las de su 
madre, que no la creyó o la minimizó. Otras, 
como las de su padre y hermano, le ofrecieron 
apoyo. Estos gestos le ayudaron a mirar su 
historia con otros ojos, aunque todavía hay 
cosas que no están del todo resueltas. 
 

 
Este estudio muestra que la forma en 

que las familias reaccionan puede ayudar a 
sanar o causar más daño. Escuchar con respeto, 
creer en quien habla y acompañar 
afectuosamente son claves para proteger y 
cuidar. Aunque se trata de un solo caso, lo que 
se encontró aquí coincide con lo que otros 
estudios recientes han descrito. Y nos recuerda 
que acompañar una revelación es, ante todo, 
una oportunidad de ofrecer cuidado y 
reparación. 

 

REFERENCIAS 
 

EllioP, S. A., Goodman, K. L., Bardwell, E. S., & Mullin, T. 
M. (2022). Reac:ons to the disclosure of 
intrafamilial childhood sexual abuse: Findings 
from the Na:onal Sexual Assault Online Hotline. 
Child Abuse & Neglect, 127, Ar:cle 105567. 
hPps://doi.org/10.1016/j.chiabu.2022.105567 

 
 
Herland, M. D. (2023). Narra:ves of child sexual abuse—

Conceptualizing rela:onal complexi:es. Children 
& Society. Advance online publica:on. 
hPps://doi.org/10.1111/chso.12706 

Landberg, Å., Svedin, C. G., & Jonsson, L. S. (2022). 
PaPerns of disclosure and perceived societal 
responses afer child sexual abuse. Child Abuse & 
Neglect, 134, e105914. 
hPps://doi.org/10.1016/j.chiabu.2022.105914 

Mauny, P., Guessoum, S. B., Moro, M. R., Radjack, R., & 
Carre:er, É. (2023). How parents experience 
their adolescent’s disclosure of previous sexual 
abuse: A qualita:ve study. BMC Psychiatry, 23, 
e916. hPps://doi.org/10.1186/s12888-023-
05410-7 

McGill, L., & McElvaney, R. (2023). Adult and adolescent 
disclosures of child sexual abuse: A compara:ve 
analysis. Journal of Interpersonal Violence, 38(1–
2), 1163–1186. 
hPps://doi.org/10.1177/08862605221088278 

McPherson, L., Gatwiri, K., Graham, A. Rotumah, D., 
Hand, K., Modderman, C., Chubb, J. & James, S. 
(2024). What helps children and young people to 
disclose their experience of sexual abuse and 
what gets in the way? A systema:c scoping 
review. Child & Youth Care Forum, 54, 515–544. 
hPps://doi.org/10.1007/s10566-024-09825-5 

Orrego, S., Sierra Hincapié, G. M., & Restrepo, D. (2020). 
Trastornos mentales desde la perspec:va del 
trauma y la violencia en un estudio poblacional. 
Revista Colombiana de Psiquiatría, 49(4), 262–
270. hPps://doi.org/10.1016/j.rcp.2019.02.003 

Silva dos Santos, S., & Dalbosco Dell’Aglio, D. (2013). O 
processo de revelação do abuso sexual na 
percepção de mães. Psicologia: Teoria e PráRca, 
15(1), 50–64. 

UniNovelas. (2016, agosto 30). Fanny habla con su papá 
de las intenciones de Enrique [Video]. YouTube. 
hPps://www.youtube.com/watch?v=BJVU3Fg6
Gac&t=9s  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.1016/j.chiabu.2022.105567
https://doi.org/10.1111/chso.12706
https://doi.org/10.1016/j.chiabu.2022.105914
https://doi.org/10.1186/s12888-023-05410-7
https://doi.org/10.1186/s12888-023-05410-7
https://doi.org/10.1177/08862605221088278
https://doi.org/10.1007/s10566-024-09825-5
https://doi.org/10.1016/j.rcp.2019.02.003


h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 

¿EL PSICÓLOGO PUEDE SER UN SUPERHÉROE DE LA SALUD 
MENTAL? 

 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala, UNAM 

 

 Resumen 
 
 

 

 
 
Profesora de Asignatura en la                  
carrera de psicología a distancia 
(SUAyED).  
Correo electrónico:  
oralia.espinoza@iztacala.unam.mx  

 
 
 
Recibido: 29 de abril de 2025 
Aceptado: 22 de agosto de 2025 

 

 

Cita recomendada: 

Espinoza, O. (2026). ¿El psicólogo puede ser un 
superhéroe de la salud mental? Revista de Divulgación 
Crisis y Retos en la Familia y Pareja, 8(1), 55-60. 
h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.643.
55-60  

 

 

 

 

 

 

Cuando se evoca el término superhéroe, 
probablemente viene a nuestra mente la 
imagen de un personaje de ciencia ficción con 
superpoderes. Sin embargo, un superhéroe, 
también puede ser una persona común y 
corriente, pero que, formada desde la ciencia 
psicológica, puede emplear sus conocimientos 
y habilidades terapéuLcas como superpoderes 
para vencer a los diversos enemigos que atacan 
la salud mental. EnLéndase por enemigos no a 
personajes fantásLcos sino a los pensamientos 
disfuncionales y un conjunto de estresores que 
pueden llevar a un consultante a manifestar 
gran dolor e incluso a desear morir. En este 
escrito, se emplea la metáfora “superhéroe” 
como un recurso simbólico para explicar el 
quehacer del psicólogo clínico de manera 
accesible. De ninguna manera se sugiere 
atribuirles “poderes sobrenaturales”. En este 
contexto, los “superpoderes” serán concebidos 
como competencias profesionales necesarias 
para el ejercicio de la profesión, que además se 
acLvan con la parLcipación y 
corresponsabilidad del consultante.  
 
Palabras clave: psicólogo clínico, salud mental, 
superhéroe, formación. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

RECOMENDACIONES 

Dra. Oralia Espinoza Montiel 

 

mailto:oralia.espinoza@iztacala.unam.mx
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.643.55-60
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.643.55-60


 

 

56 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
EL PSICÓLOGO CLÍNICO COMO SUPERHÉROE  
 
De acuerdo con la Real Academia Española 
(RAE, 2024), la palabra superhéroe se refiere a 
aquel personaje con poderes extraordinarios 
(casi siempre innatos o bien adquiridos por 
algún experimento cienTfico) que lucha contra 
la maldad que hay en el mundo; no obstante, el 
origen del término se encuentra en la cultura 
norteamericana, donde a través de la industria 
del cómic se ha popularizado. El superhéroe, es 
un modelo de vida con apego a valores 
universales y lleva una vida virtuosa. Según 
Graves (1985, como se citó en Santana, 2020), el 
superhéroe también puede ser equiparado a un 
semidios que siempre elige el bien por encima 
del vicio y antepone su vocación para con los 
demás, pese a poner en riesgo su propia vida. 
En éste, casi siempre hay una fuerza interior que 
lo impulsa a vencer a sus enemigos, los 
denominados “supervillanos”.  Los 
supervillanos, al igual que los superhéroes 
también _enen superpoderes e inteligencia, sin 
embargo, la diferencia estriba en que éstos son 
egoístas, ambiciosos y aman tener el control 
sobre otros. Son la contraparte, en lugar del 
bien, buscan el mal.  

Desde esta narra_va, de forma análoga y 
meramente ilustra_va como metáfora, se puede 
pensar al psicólogo clínico (a), como un 
superhéroe; si bien, éste no vino al mundo 
como un salvador con poderes sobrenaturales 
(como Supermán) ni es superior a otros seres 
humanos (as) como los dioses griegos, sí 
manifiesta un genuino interés por ayudar a 

otros como lo hacen los mismísimos 
superhéroes. Claro que, para poder llevar a cabo 
esta misión de querer ayudar, acompañar y 
salvaguardar la integridad csica y mental de 
otros seres humanos, requiere de un proceso 
forma_vo de carácter cienTfico, para obtener 
herramientas para vencer a lo que también 
metafóricamente hablando serían los 
“supervillanos” de la salud mental.  En este 
contexto de ideas, llámese “supervillanos” al 
conjunto de distorsiones cogni_vas, 
rumiaciones, estresores, manías, miedos, culpas 
y/o vergüenzas que pueden acorralar a 
cualquier persona y llevarla a ver disminuida su 
calidad de vida y sus relaciones interpersonales.  

De acuerdo con la Asociación Americana 
de Psicología (APA, 2011) los psicólogos, en 
especial aquellos que trabajan en el ámbito 
clínico, son personas expertas que no solo 
diagnos_can y evalúan numerosos problemas 
de la salud mental, sino que poseen la 
competencia para proporcionar una 
intervención basada en evidencia cienTfica que 
mejor responda a las necesidades de los 
pacientes. Asimismo, puntualiza la importancia 
de la actualización y de la especialización, una 
vez que se ha egresado de la Universidad, esto 
con el fin de ofrecer un servicio é_co y 
profesional. 
 
¿CÓMO ACTIVAR LOS SUPERPODERES DE LOS 
PSICÓLOGOS CLÍNICOS? 
 

Si bien, APA (2011), no enlista “los 
superpoderes”      para    conver_rse    en        un  



 

 

57 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
“superhéroe de la salud mental”, sino más bien 
describe un conjunto de competencias 
profesionales que permiten la actuación é_ca, 
profesional y responsable del psicólogo clínico, 
en este orden de ideas, se presenta 
metafóricamente hablando un listado de los 
posibles “superpoderes” que neutralizan y 
debilitan a los supervillanos de la salud mental:  
1. Formación teórica-metodológica. Este 

superpoder, se refiere a la habilidad para 
integrar en la prác_ca clínica enfoques, 
métodos y hallazgos basados en evidencia 
cienTfica para explicar e intervenir 
eficazmente en los problemas de salud 
mental. Se ob_ene de asignaturas como 
psicometría, metodología de la 
inves_gación, teorías de la personalidad, 
neurociencias, entre otras.   

2. Comunicación terapéu_ca efec_va. Este 
poder presupone la habilidad del psicólogo 
clínico para estructurar intervenciones 
verbales que promuevan la reflexión y el 
cambio conductual.  Para esto, se entrena 
durante su formación en la entrevista 
clínica, la cual, a través de un diálogo 
respetuoso, co-construye con el 
consultante, metas de tratamiento y tareas 
de seguimiento. 

3. EmpaTa clínica. La empaTa, como poder, es 
la capacidad que posee el profesional de la 
psicología clínica para comprender el sen_r 
y pensar del consultante sin perder de vista 
su propio marco de referencia, sin juzgarle ni 
cri_carle. Para López MarTnez (2023), la 
empaTa es un acto humano que permite 
trascender la individualidad para conectar 
con el universo de quien sufre y más allá de 
ser una herramienta terapéu_ca es la vía 
respetuosa y no invasiva para conectar 
emocionalmente y ofrecer respuestas ante 
los sen_res que manifiesta quien está en 
consulta. La empaTa también requiere de 
un entrenamiento.  

 
 

 
4. Escucha ac_va. Este poder se asocia con la 

maravillosa capacidad de escuchar 
ac_vamente a la otra persona, pues es a 
través de ésta que se puede comprender la 
queja y, por tanto, orientar la intervención 
terapéu_ca. Sin escucha, no podría exis_r ni 
siquiera una evaluación y tampoco una 
impresión del origen del problema que lleva 
a la persona a consulta.  

5. Observación conductual y no verbal. Este 
poder se refiere a la capacidad del psicólogo 
clínico para observar a detalle a la persona; 
a través de ésta, se da cuenta de su 
apariencia csica, del cuidado que se provee 
a sí mismo, del cómo interactúa con otras 
personas. Este poder es básico para poder 
observar los cambios cualita_vos. 

6. Sensible al dolor y sufrimiento humano 
(Alianza terapéu_ca). Si bien, el psicólogo 
clínico se reconoce como otro ser humano, 
un superpoder sumamente necesario en el 
ejercicio de la profesión es la sensibilidad, 
entendida como capacidad para conectar 
posi_va y emocionalmente con el dolor que 
expresa la otra persona. Gracias a la 
sensibilidad puede sembrarse confianza, 
animar al diálogo, facilitar la expresión 
verbal, así como favorecer el 
establecimiento de metas. La sensibilidad 
favorece la alianza terapéu_ca.  

 



 

 

58 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 

7. Curiosidad filosófica e inves_ga_va (Praxis 
basada en evidencia). Este superpoder se 
traduce en la habilidad que desarrolla el 
psicólogo clínico para cues_onar y 
reflexionar sobre los problemas de salud 
mental y a su vez, indagar, diseñar e 
implementar una praxis clínica que _ene 
antecedentes en trabajos clínicos previos.  

 
LOS VALORES Y PRINCIPIOS ÉTICOS DEL 
PSICÓLOGO CLÍNICO 
 

Además de estos “superpoderes”, los 
psicólogos clínicos, al igual que los superhéroes 
_enen una base é_ca que regula su actuación. A 
con_nuación, se enumeran los valores que, a 
nuestro juicio, reflejarían una actuación en 
beneficio de la salud mental de las personas; 
para ello se toma como base el código é_co del 
psicólogo propuesto por la Sociedad Mexicana 
de Psicología (2007):  
 

 
a) Respeto a la vida e iden_dad de la persona. 

Este principio señala la importancia de 
procurar en todo momento el bienestar de 
la persona.  

b) Responsabilidad y hones_dad. Estos valores 
son indicadores de que el psicólogo clínico 
es un profesional capaz de elegir desde los 
métodos de evaluación per_nentes hasta la 
implementación y evaluación del enfoque o 
tratamiento acorde con el mo_vo de 
consulta. También se le relaciona con el 
reconocer que no lo sabe todo, derivar un 
caso a _empo e incluso cuidar de sí mismo. 

c) Humildad y sencillez. Estos valores, denotan 
la capacidad del psicólogo clínico para mirar 
con ojos de igualdad a las personas con las 
que trata en consulta, por tanto, se 
expresará en términos claros sin 
tecnicismos, no abusará de su posición y 
empleará un lenguaje inclusivo y con 
perspec_va de género. 

d) Libertad para elegir un tratamiento. El 
psicólogo clínico, si bien posee una 
formación inicial en el campo de la 
psicología, se presupone su actualización en 
enfoques y tratamientos que mejor 
respondan a las necesidades del 
consultante. Esto quiere decir, que, para 
garan_zar una intervención eficaz, es 
necesario contar con una caja de 
herramientas para vencer a cualquier 
enemigo que ataque a la salud mental de la 
persona.  
 

¿Y SU AUTOCUIDADO? 
 

El psicólogo clínico, visto como 
superhéroe, es una persona con una formación 
cienTfica capaz de favorecer prác_cas que 
procuren el bienestar de las personas, no 
obstante, dentro de estas prác_cas también es 
necesario el autocuidado.   

 
 



 

 

59 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Esto va desde mantener hábitos y 

ru_nas saludables hasta aprender a decir no 
para no sobresaturarse de ac_vidades y algo 
fundamental: acudir a terapia. La terapia le 
ayudará a ges_onar el desgaste emocional que 
pudiera presentar al ofrecer sus servicios, 
asimismo, le permi_rá desarrollar habilidades 
terapéu_cas en caso de no contar con ellas, 
pero, sobre todo, le dará la oportunidad de 
mantener su bienestar.  

 
CONCLUSIONES  
 

El trabajo del psicólogo clínico es 
complejo. Está rodeado de enemigos que 
acechan la salud mental de las personas: estrés, 
ansiedad, depresión, conductas asociadas al 
suicidio, manías, compulsiones, obsesiones, por 
mencionar algunas y éste, aunque no tenga una 
capa roja, ni visión de laser, ni mucho menos 
posea una fuerza excepcional, como los 
superhéroes de los comics, también puede ser 
visto como un superhéroe, en tanto apuesta por 
la vida y hace todo lo posible, para que el otro, 
no importando su condición de género, edad, 
status social o creencia religiosa pueda 
recuperar el sen_do y dirección de su vida, de 
disfrute y con ello, pueda volver a sonreír.  

Aunque claro, es importante decir que, 
en todo proceso terapéu_co, el consultante 
también par_cipa ac_vamente en su proceso; 
hace tareas y es corresponsable de su salud 
mental. No hay cambios por arte de magia ni por 
suponer que existen poderes extraordinarios de 
parte del psicólogo clínico. Al contrario, estos 
superpoderes solo cobran sen_do cuando el 
consultante se involucra y también echa a andar 
sus superpoderes, que no sabía que tenía al 
iniciar su proceso terapéu_co. Por tanto, quien 
desee conver_rse en superhéroe de la salud 
mental con formación en el lente clínico y de 
atención a los problemas que atentan contra el 
bienestar, deberá formarse en la ciencia 
psicológica.  

 

 
Esto es lo que le permi_rá luchar contra 

todo _po de enemigos. En estos, se incluyen 
hasta las prac_cas pseudocienTficas que como 
lo afirma la inves_gación que existe sobre el 
tema, están lejos de ofrecer un tratamiento 
eficaz a problemas de salud mental (Minici, et 
al., 2024; Lifshitz, 2017).  Cabe aclarar, que la 
metáfora “superhéroe” se empleó en este texto 
con fines ilustra_vos para señalar el quehacer 
del psicólogo clínico, pero como metáfora, su 
uso puede extenderse a toda aquella persona 
que luche por la vida y el bienestar de otras 
personas, siendo psicólogos o no.  
 

 
 
 
 
REFERENCIAS 
 
American Psychological AssociaLon (2011). Los 

psicólogos: qué hacen y cómo nos ayudan. 
hXps://www.apa.org/topics/psychotherapy/ayu
dan 

Lifshitz, A. (2017). La pseudociencia y los falsos 
invesLgadores. Medicina Interna de México, 33 
(4), 439-441. 
hXps://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci
_arXext&pid=S0186-48662017000400439  

López Mardnez, L.F. (2023, julio 16). La empaAa del 
terapeuta: un elemento clave en el tratamiento 
de la autolesión y el suicidio. [Entrada de blog]. 
hXps://luisfernandolopezpsicologia.es/psicologi
a-clinica/la-empaLa-del-terapeuta-un-
elemento-clave-en-el-tratamiento-de-la-
autolesion-y-el-suicidio/ 

 
 

https://www.apa.org/topics/psychotherapy/ayudan
https://www.apa.org/topics/psychotherapy/ayudan
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0186-48662017000400439
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0186-48662017000400439
https://luisfernandolopezpsicologia.es/psicologia-clinica/la-empatia-del-terapeuta-un-elemento-clave-en-el-tratamiento-de-la-autolesion-y-el-suicidio/
https://luisfernandolopezpsicologia.es/psicologia-clinica/la-empatia-del-terapeuta-un-elemento-clave-en-el-tratamiento-de-la-autolesion-y-el-suicidio/
https://luisfernandolopezpsicologia.es/psicologia-clinica/la-empatia-del-terapeuta-un-elemento-clave-en-el-tratamiento-de-la-autolesion-y-el-suicidio/
https://luisfernandolopezpsicologia.es/psicologia-clinica/la-empatia-del-terapeuta-un-elemento-clave-en-el-tratamiento-de-la-autolesion-y-el-suicidio/


 

 

60 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
Minici, A., Dahab, J., & Rivadeneira, C. (2024). Ciencia y 

pseudociencias en las terapias psicológicas. 
Revista de terapia cogniCvo conductual 55, 1- 17. 
hHps://cetecic.com.ar/revista/wp-
content/uploads/2024/02/ciencia-y-
pseudociencia-en-las-terapias-psicologicas.pdf 

Real Academia Española (2024). Superhéroe. En 
Diccionario de la Lengua Española. 
hXps://dle.rae.es/superh%C3%A9roe 

Santana Cruz, D. (2020). De Odiseo a Superman: del ideal 
griego de virtud al superhéroe estadounidense. 
[Trabajo de Grado, Universidad de Sevilla]. 
hXps://idus.us.es/server/api/core/bitstreams/b
d0caec2-a8b9-44d7-bb08-
632fe150b6cb/content 

Sociedad Mexicana de Psicología (2007). Código éCco del 
psicólogo. Trillas.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://cetecic.com.ar/revista/wp-content/uploads/2024/02/ciencia-y-pseudociencia-en-las-terapias-psicologicas.pdf
https://cetecic.com.ar/revista/wp-content/uploads/2024/02/ciencia-y-pseudociencia-en-las-terapias-psicologicas.pdf
https://cetecic.com.ar/revista/wp-content/uploads/2024/02/ciencia-y-pseudociencia-en-las-terapias-psicologicas.pdf
https://dle.rae.es/superh%C3%A9roe
https://idus.us.es/server/api/core/bitstreams/bd0caec2-a8b9-44d7-bb08-632fe150b6cb/content
https://idus.us.es/server/api/core/bitstreams/bd0caec2-a8b9-44d7-bb08-632fe150b6cb/content
https://idus.us.es/server/api/core/bitstreams/bd0caec2-a8b9-44d7-bb08-632fe150b6cb/content


h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.5.2.2023.507.8-12 h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.648.61-64 

SEIS CONSEJOS PARA FAMILIAS CON HIJOS CON 
DISCAPACIDAD INTELECTUAL: ¿CÓMO FORTALECER EL 

BIENESTAR FAMILIAR? 

 
Universidad Autónoma de Sinaloa 

 

 Resumen 
 

 

 
Dra. Gandhi Isabel Peralta Corona 
Profesora e Inves6gadora de Tiempo 
Completo Titular C en la Facultad de 
Trabajo Social Mazatlán de la 
Universidad Autónoma de Sinaloa 
Correo electrónico:  
lsabel.corona@uas.edu.mx  
 

 
Lic. Paola Judith Valenzuela MarLnez  
Licenciada en Psicología por parte de la 
Universidad Autónoma de Sinaloa. 
Estudiante de la Maestría en Trabajo Social 
Correo electrónico:  
paola_valenz@hotmail.com  

 
 
Recibido: 9 de agosto de 2025 
Aceptado: 02 de sep7embre de 2025 

Cita recomendada: 

Peralta, G. I. & Valenzuela, P. J., (2026). Seis consejos para 
familias con hijos con discapacidad intelectual: ¿Cómo 
fortalecer el bienestar familiar? Revista de Divulgación Crisis y 
Retos en la Familia y Pareja, 8(1), 61-64. 
h"ps://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.648.61-64  

Las familias que reciben un 
diagnós6co de discapacidad 
intelectual en un hijo o hija 
enfrentan cambios importantes en 
su dinámica co6diana. La 
inves6gación ha documentado que la 
forma en que se afrontan estos 
procesos influye directamente en el 
bienestar familiar y en la calidad de 
vida de todos sus integrantes. Con 
base en dis6ntos estudios recientes, 
este arLculo presenta seis consejos 
prác6cos dirigidos a fortalecer la 
convivencia y el vínculo familiar en 
hogares con hijos e hijas con 
discapacidad intelectual. Las 
recomendaciones se centran en 
fomentar la comunicación abierta y 
respetuosa, compar6r las 
responsabilidades del cuidado, 
atender al bienestar de quien ejerce 
el rol de cuidador, buscar redes de 
apoyo y reconocer los logros 
co6dianos. El obje6vo es brindar 
orientaciones sencillas, 
fundamentadas en evidencia 
cienLfica, que contribuyan a generar 
un ambiente familiar más saludable, 
inclusivo y resiliente. 
 
Palabras claves: Discapacidad 
intelectual, bienestar familiar, 
cuidados co6dianos, familia y 
resiliencia  

   

Dra. Gandhi Isabel Peralta 
 Lic. Paola Judith Valenzuela Martínez 

 

Corona 

mailto:lsabel.corona@uas.edu.mx
mailto:paola_valenz@hotmail.com
https://doi.org/10.22402/j.rdcrfp.unam.8.1.2026.648.61-64


 

 

62 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
 
¿QUÉ ES LA DISCAPACIDAD INTELECTUAL? 
 
La discapacidad intelectual forma parte de las 
llamadas discapacidades del desarrollo y se 
disTngue por presentar limitaciones 
significaTvas en el funcionamiento intelectual 
como es la capacidad para aprender, razonar o 
resolver problemas y; en la conducta 
adaptaTva, que incluye habilidades 
conceptuales, sociales y prácTcas necesarias 
para la vida diaria. Esta condición se manifiesta 
antes de los 22 años de edad (AAIDD, 2025). 
Desde esta comprensión, es fundamental 
brindar herramientas que fortalezcan el entorno 
familiar, ya que la forma en que se vive la 
discapacidad en casa impactará directamente 
en el bienestar de todos sus integrantes. A 
conTnuación, se presentan seis consejos 
prácTcos para fortalecer el vínculo y la 
convivencia en las familias con hijos e hijas con 
discapacidad intelectual. 

 
1. HABLAR SIN MIEDO 

 
PlaTcar abiertamente sobre la discapacidad 
contribuye a comprenderla mejor. Evitar o negar 
el diálogo por miedo solo genera más dudas e 
incerTdumbre. Resulta importante incluir a 
todos los integrantes de la familia, como 
hermanas y hermanos, porque esto fomentará 
la comprensión y el apoyo en casa (Casado et al. 
2023; Villavicencio-Aguilar et al., 2018; AAIDD, 
2011). 

 

 
Frase úTl: “Todas las personas aprenden 

de formas disTntas, y la familia se encuentra 
unida para brindar apoyo”. 

 
2. COMPARTIR LAS TAREAS DEL 
CUIDADO 
En la mayoría de los casos, el trabajo de cuidado 
recae sobre una sola persona: la madre, la 
abuela, un hermano o una hermana. Lo ideal es 
que todos los integrantes de la familia 
compartan las tareas y responsabilidades del 
cuidado en el hogar. Esto no solo previene el 
cansancio excesivo, sino que también fortalece 
el trabajo en equipo. Cuando el cuidado se 
concentra en un solo miembro, el sistema 
familiar pierde su equilibrio. Por ello, reparTr las 
tareas favorece una estructura familiar más 
saludable y previene el desgaste emocional de 
quienes la conforman (Pérez-Bentancour, 2023; 
Risco & Salazar, 2021; Minuchin, 1986). 
 
Frase úTl: “Cada integrante puede aportar al 
cuidado; la madre o cuidadora principal no está 
sola”. 



 

 

63 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 

 
 
3. HABLAR CON RESPETO Y CARIÑO 

El lenguaje Tene gran impacto en la forma en 
que las personas se sienten. Frases como “no 
puede” o “es flojo” pueden parecer inofensivas, 
pero dañan la autoesTma. Por el contrario, 
emplear un tono amable y realizar preguntas 
respetuosas ayuda a que los niños y niñas se 
sientan valorados, reconocidos y amados. En 
familias con hijos con discapacidad intelectual, 
una comunicación consciente y afectuosa está 
vinculada a una mayor percepción de apoyo y 
bienestar emocional (Villavicencio-Aguilar, 
2018) 
 
Frase úTl: En vez de decir “¡Hazlo ya!”, se puede 
preguntar si se requiere ayuda para realizar la 
tarea. Ejemplo: “¿Quieres que te ayude con 
esto?” 
 

4. CUIDAR A QUIEN CUIDA 
 
Quien cuida también necesita descanso. 

El autocuidarse no es un acto egoísta, sino una 
necesidad para poder brindar una atención 
adecuada. Dormir bien, pedir apoyo, dedicarse 
Tempo o simplemente tomar un respiro puede 
hacer una diferencia significaTva. Estudios 

recientes muestran que las madres cuidadoras 
enfrentan altos niveles de estrés, ansiedad y 
sobrecarga emocional, especialmente cuando 
no cuentan con redes de apoyo familiar o 
insTtucional (Pérez-Bentancour, 2023; Risco & 
Salazar, 2021). Cuidarse para poder cuidar no 
solo es importante para el bienestar personal, 
sino también para mantener el equilibrio 
emocional y funcional de toda la familia 
(Revenga, 2024). 

 
Frase úTl: “El autocuidado fortalece la 

capacidad de cuidar al resto de la familia”. 
 
5. BUSCAR APOYO SIN PENA 
 

Pedir ayuda no significa debilidad; al contrario, 
refleja fortaleza. Acercarse a la escuela de los 
hijos, a especialistas o grupos comunitarios 
permite obtener nuevas ideas y, sobre todo, 
alivio emocional (Viscarret, 2014).  
 
Frase úTl: “El acceso a redes de apoyo 
consTtuye una forma valiosa de conTnuar 
avanzando. 

 
6. VALORAR CADA PEQUEÑO 

LOGRO 
Desde aprender a escribir el nombre 

hasta que logra hacer amigos, cada avance 
representa un logro significaTvo. Reconocerlos 
y expresar orgullo fortalece la seguridad y 
autoesTma, lo cual favorece el rendimiento 
escolar y, en consecuencia, mejora la dinámica 
familiar (Maronez-Chairez et al., 2020). 

 
Frase úTl: “Los logros, por pequeños que 

parezcan, son pasos valiosos en el crecimiento 
de cada persona”. 

 
REFLEXIONES FINALES 
Cambiar la forma en que se vive y se afronta la 
discapacidad comienza desde casa. Numerosos 
estudios han demostrado que el entorno 
familiar Tene un papel decisivo en el desarrollo  



 

 

64 

Revista de divulgación | vol. 8 | no. 1 | 2026 
 
emocional, la autonomía y la calidad de vida de 
niñas, niños y adolescentes con discapacidad 
intelectual (Casado-González, 2023). Esto 
significa que la mejoras que se realicen en la 
comunicación, en la distribución de tareas o en 
la manera de afrontar los desaqos diarios puede 
generar un impacto posiTvo no solo en el 
bienestar del menor y de la familia en su 
conjunto. 
 
Entonces, las familias que validan las 
emociones, buscan redes de apoyo y construyen 
relaciones afecTvas basadas en el respeto y la 
colaboración Tenden a mostrar mayores niveles 
de resiliencia (Risco & Salazar, 2021). En esta 
misma línea, se ha encontrado que las familias 
manifiestan estrés percibido y síntomas de 
depresión leve; sin embargo, manTenen altos 
niveles de resiliencia y confianza familiar 
(Casado-González et al. 2024) año). Por ello, 
fomentar el amor, la comprensión mutua y el 
reconocimiento de los pequeños logros no es un 
gesto menor, es la base de una vida familiar más 
saludable, inclusiva y esperanzadora. 
 
El enfoque sistémico contribuye a comprender 
que no se trata solo de atender al niño, niña o 
adolescente con discapacidad intelectual, sino 
de mirar a toda la familia como una unidad que 
siente, se adapta y necesita apoyo en conjunto 
(Minuchin, 1986). 
 

 

REFERENCIAS 
Asociación Americana de Discapacidades 

Intelectuales y de Desarrollo [AAIDD]. (2025). 
Discapacidad intelectual: definición, 
clasificación y sistemas de apoyo. 
https://www.aaidd.org/intellectual-
disability/faqs-on-intellectual-disability  

Casado-González, F., Martínez-Lorca, M., Criado-
Álvarez, J., Aguado, R., & Martínez-Lorca, A. 
(2024). Variables emocionales y psicológicas en 
las familias que tienen un hijo/a con 
discapacidad. MLS Psychology Research, 7(1), 4-
16. https://doi.org/10.33000/mlspr.v7i1.1765  

 
Casado-González, F., Martínez-Lorca, M., Criado-

Álvarez, J., & Martínez-Lorca, A. (2023). Análisis 
del impacto emocional en familias con hijos/as 
con un diagnóstico de discapacidad. Revista 
Española De Discapacidad, 11(2), 135-148. 
https://www.cedid.es/redis/index.php/redis/artic
le/view/956  

Martínez-Chairez, G. I., Torres Díaz, M. J., & Ríos 
Cepeda, V. L. (2020). El contexto familiar y su 
vinculación con el rendimiento académico.  
Revista de Investigación Educativa de la 
REDIECH, 11.  
https://doi.org/10.33010/ie_rie_rediech.v11i0.657  

Minuchin, S. (1986). Familias y terapia familiar. Gedisa. 
Pérez-Bentancour, K. (2023). Estudio sobre la carga de 

cuidado y el apoyo social percibido de cuidadoras 
de personas con discapacidad intelectual y/o 
psíquica: Study on the burden of care and the 
perceived social support of caregivers of people 
with intellectual and/or mental disabilities. LATAM 
Revista Latinoamericana De Ciencias Sociales Y 
Humanidades, 4(3), 344–358. https://doi.org/. 
https://doi.org/10.56712/latam.v4i3.1080  

Revenga, S. (2024). La necesidad de cuidar a quien 
cuida. Indiv. Boletín de estudios e investigación. 
24, 32-49. 
https://doi.org/10.37382/INDIVISA.VI24.102 

Risco, C. & Salazar, V. (2021). Carga y afrontamiento en 
cuidadores informales de niños con discapacidad 
intelectual. Academo: Revista de Investigación en 
Ciencias Sociales y Humanidades, 8(1), 115–128. 
https://latam.redilat.org/index.php/lt/article/view
/1080  

Villavicencio-Aguilar, C., Romero Morocho, M., Criollo 
Armijos, M., y Peñaloza Peñaloza, W. (2018). 
Discapacidad y familia: Desgaste emocional. 
ACADEMO, 5(1), 89-98. 
https://www.redalyc.org/pdf/6882/68827345401
0.pdf?utm_source=chatgpt.com  

Viscarret, J. J. (2014). Modelos y métodos de 
intervención en trabajo social. Alianza Editorial. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.aaidd.org/intellectual-disability/faqs-on-intellectual-disability
https://www.aaidd.org/intellectual-disability/faqs-on-intellectual-disability
https://doi.org/10.33000/mlspr.v7i1.1765
https://www.cedid.es/redis/index.php/redis/article/view/956
https://www.cedid.es/redis/index.php/redis/article/view/956
https://doi.org/10.33010/ie_rie_rediech.v11i0.657
https://doi.org/10.56712/latam.v4i3.1080
https://latam.redilat.org/index.php/lt/article/view/1080
https://latam.redilat.org/index.php/lt/article/view/1080
https://www.redalyc.org/pdf/6882/688273454010.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.redalyc.org/pdf/6882/688273454010.pdf?utm_source=chatgpt.com


D.R. © Universidad Nacional Autónoma de México 
Facultad de Estudios Superiores Iztacala 

Av. de los Barrios No. 1, Los Reyes Iztacala 
C.P. 54090, Tlalnepantla, Edo. de México 

 
 
 

 
 

REVISTA DE DIVULGACIÓN CRISIS Y RETOS EN LA FAMILIA Y PAREJA, Año 8, No.1, enero-junio 2026, es una 
publicación semestral editada por la Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad Universitaria, 
Alcaldía Coyoacán, C.P. 04510, Ciudad de México, a través de la Facultad de Estudios Superiores Iztacala, 
Grupo de Investigación en Procesos Psicológicos y Sociales (GIPPS) y Residencia en Terapia Familiar, 
Avenida de los Barrios No 1, Los Reyes Iztacala, Tlalnepantla, C.P. 54090, Estado de México, México, Tel. 
56231333 ext. 39855, https://cuved.unam.mx/revistas/index.php/RRDCR/index, 
revistaredes.unam@gmail.com. Editor responsable: Dr. Ricardo Sánchez-Medina. Certificado de Reserva 
de Derechos de Autor número: 04-2022-071315295100-102, ISSN: 2992-8214, ambos otorgados por el 
Instituto Nacional del Derecho de Autor. Responsable de la última actualización de este número, Dr. 
Ricardo Sánchez-Medina, Avenida de los Barrios No 1, Los Reyes Iztacala, Tlalnepantla, C.P. 54090, Estado 
de México, México fecha de la última modificación, 5 de enero de 2026. 
El contenido de los artículos es responsabilidad de los autores y no refleja el punto de vista de los árbitros, 
del Editor o de la UNAM. 
Se autoriza la reproducción total o parcial de los textos aquí publicados siempre y cuando se cite la fuente 
completa y la dirección electrónica de la publicación. 
 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


